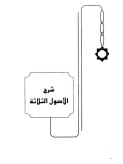
(1) 四十二



وتألى النيئ فبت الابته فرَل الفَقَل

ەچىخى بارقىيغە كاندن تىلاختە چىچىرۇللىق كىلاخ ئىرچىگرۇلىگەركىق كىنىڭ



## بسياة لأقرائ

## مقدمة الشرح

الحمدُ لله ربُّ العالَمين، والصلاة والسلام على نبيَّنا محمدِ وعلى آلِهِ وصحبه أجمعين، وبعد:

فبين أيدينا لهذه الرسالة \_ رسالة ثلاثة الأصول \_ وهي رسالة جليلة مختصرة، مؤيَّدة بالأدَّلَةِ من كتاب الله وسنةٍ رسوله ﷺ.

وهذه الرسالة في أصلي عظيم من أصول الاسلام وهو المفيدة، وكانا العلماء بهتأخرن بهذه المختصرات، يؤلفونها، ويتمبون على اختصارها وتهذيبها ثم يُتخفُلونها يُقلِّنَهِم لا لينقي أصولاً عندهم وذخيرةً يستفيدون منها ويُغيدون منها.

والبداءة بهذه المختصرات هي الأساس لطلبة العلم، فطالب العلم بيدأ بالتعلم شيئاً فشيئاً يأخذ من مبادئ العلم وأصوله، ويتدرج فيه. هذه المستصرات طريق المطالات، فلا يسكن أن تُقيمً المستطرات طريق المستوالات، فلا يسكن أن تُقيمً شيئة، المستطرات والتدوي منها شيئة منها، ويقا قد المؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة المؤلفة المؤ

قاما الذي يهجُمُ على العلم هُجوماً من أعلاه، فهذا يتعب ولا يحصُل على شيء، بينما الذي يبدأ من الأصول ويتدرّج فذا هو الذي ـ بإذن الله \_ يسير مع الطريق الصحيح والانجاه السّليم.

قال ندال: ﴿ ﴿ فَيُ يَشْتُكُنَ كَمَا الْأَوْلِكُ فَأَوْمِ تَرَقِيقُ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ اللللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللللّهِ الللّهِ الللللّهِ اللللّهِ الللللّهِ الللللللللّهِ الللللللللللللللللللل

أما السؤالُ عن الهلال وأصواله وصغره وكبره. فيذا لا فائدة لهم فيه، بل القائدة همي أن يسألوا عما يحتاجرن إليه، وهو معرفة فوائد المؤلفة أولها قائل **في مُؤلم كونتيك** للكابرية بين لهم فوائدها، وهمي أن أنه جعلها مواقبت للناس يعرفون بها المبادات والعمامات والإجال، وغير ذلك

فارشدهم إلى فواند الأملّة، ولم يُجِينُهم عن شوالهم عن حقيقة الأملة الآن ليس لهم في ذلك فائدة وليوجههم إلى ما يبغي أن يسألوا عنه، وهو أيواب العلم لا ظهور العلم والمسائل الفَّهُولَةِ التي لا يحتاجون إليها، وإن احتاجوا إليها فهي حاجة قليلة.

### مقدمة المؤلف

قَالَ رَحِمَه اللهُ: بِسَمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْسَنِ ٱلرَّحِيمِ [١]

[1] ابتدأ رحمه الله غذه الرسالة بالبسملة اقتداة بكتاب الله عزَّ وجل، فإن أول ما يقع عليه بصرك في المصحف وقبل كل سورة منه فيسم الله الرحمن الرحيم.

فالبداء أيها في الرسائل وفي الكتب وفي الموقفات اقتداء بكتاب الله مزّ وجلً، وكذلك النبي على كان يكتبها في أول رسائله حيثنا يكتب إلى الأمراء والروساء وإلى من في أقطار الأرض يدموهم إلى الإسلام، يبدأ كتابته بسم الله الرحض الرحيم.

وكان على يفتح آجادية وكلامه يسم الله الرحمان الرحم معا يدلُّ على أن البلداة يسم الله الرحمان الرحم شئة الرسول على كما أن البلداء عليه السلام لما تتب إلى لملقبى ملكة سبأ يداً كما يه يسم الله الرحمان الرحم: ﴿ وَقَلْ يَكُلُّ المُلَّقِينَ إِلَيْهِ إِلَيْنِ اللّهِ مِنْ الرحمان الرح البدء بيسم الله الرحمٰن الرحيم في كلَّ أمرٍ له أهميّة، وكلَّ مؤلّف له أهمية وله قيمة، وكل رسالة.

موقف له أهمية وله قيمة، وكل رسالة. وعلى غذا قاللين لا يبدؤون مولفاتهم ورسائلهم بيسم الله الرحض الرحيم هولاء تركوا الشئة الليزية والاقتداء بكتاب الله عز وجل، وربما بيبب ذلك أن كتبهم هذه ورسائلهم لمدر فيها ركة رابد. فيها فائدة الأنها اذا علت

لماذا تركوا بسم الله الرحش الرحيم؟ إنما تركوها لأنها شُنَة وهم يُتَغِرُون من الشّنة أو يقلدون من يُتَغِير من السنة، فينغى النند لمثل لهذا.

من بسم الله الرحمن الرحيم فإنها منز وعة الفائدة.

فمعنى ابسم الله الرحمن الرحيم : الاستعانة باسم الله .

فقولُه: بسم الله، جازً ومجرور متعلَّق بمحذوف، تقديره: أستعينُ بسم الله الرحمٰن الرحيم، أو: أبندئُ بيسم الله الرحمٰن الرحيم تبرُّكا بها واستعانةً بالله عزَّ وجلُّ.

فهي مَطْلَعٌ عظيمٌ للكلام وللكتب والرسائل، فالإنسان يستعين بالله في بدايتها، ويتبرّك باسمه سبحانه وتعالى.

## الرسالة الأولى المسائل الأربع التي تضمنتها سورة العصر

العلم

اعلَمْ - رحِمَكَ اللهُ [٢]

عم درجمت ۱۱۱۱

[۲] قوله: اعلم: كلمة تشير إلى الاهتمام بالموضوع فإذا
 قال: اعلم: فمعناه أن الأمر الذي سبلقيه عليك أمرٌ مهم،
 فهذه الكلمة تدلُّ على أهمية الموضوع التي يبدأ بها فيه.

ومعنى اعلم: فعل أمر من العِلْم، أي: تعلُّم، والعِلْم: هو إدراك الشيء على ما هو عليه في الواقع أو تصور الشيء

هو إدراك الشيء على ما هو عليه في الواقع أو تصور الشي. على طبق الواقع.

وإدراك الشيء على خلاف ما هو عليه في الواقع أو تصور الشيء على خلاف الواقع هو الجهل وهو ضدًّ العلم. قوله ، رحمك الله: خلا دعاتًا لطالب العلمي اللسية يدعو لطلبة العلم بأن يرحمهم الله ، وإن يلتي عالمهم وحشا سيعان وتعالى، فإلما أو التلطف من العملم بالتعملم، ويتم

ويُقبِل على معلَّمه.

أما إذا إبدأ المعلم بالكلام الفاسي والكلام غير المناسب فإذَّ هُذا يُشْرَء، فالواجبُ على المعلمُ وعلى مَن يدعو إلى الله ، وعلى مَن يامُّ بالمعروف ويضى عن المنكر التلقّف مع من يخاطبُ بالدعاء له والثناء عليه والكلام الليّن، فإذَّ هُمَا أحرى الشّول.

أما المعايدُ والمكابرُ فإن هذا له خطابُ آخر، قال الله سبحان: ﴿ ﴿ وَلا عُسُمِواً أَمْنَ السَّحِيْتِ إِلَّا يَالَّي مِلْ الشَّمُ وَلِهُ الْهُنَّ مُلْشَالًا يَشْهُرُ وَقُولُهِ النَّالِي اللَّبِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ وَإِلْفَهَا وَإِلْهُمُكُمْ وَمِلْمُؤْمُنُ لَمُسْتِعُونُ اللَّسِيْسِ : ٤٤).

ناللين ظلموا من أمل الكتاب وعالموان المستودات المرادة فولاد لا يُعاطّرون بالتي هم أحسن بل يُعاطّرون بما يردُقهم، قال منار : فيمّاً إليّا ألمّي عُمِيد السطّارُ وَالنَّتِيونُ كَاللَّهُ عَلَيْمٌ وَتَوَلَّهُمْ مُعَلِّمُ وَاللَّهُ عَلَيْمَ اللّهِ اللهِ اللهِ : ١٧). السافون لا يُعامِدون باللّحرة ، وإننا يُعامدون بالمُقَافِقُ والكافح والرَّهُ فيهم بالنِّقَةُ وَنَامُ لِعَمْر صَبْعًا للسَّامِينُ فَوْقُ لِيكُمُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ وَعَلَيْمَ وَلاَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمِ اللهِ عَلْمِ اللهِ عَلَى ع يُليق بهم. أما الطالب المسترشد فهذا يُخاطب بالرفق والرحمة

واللَّطَف؛ لأنه يريد الحقّ ويريد العلم والفائدة. قوله: اعلم رحمك الله: دعاء لك بالرحمة فإذا رحمك

فويه. العلم وحملت الله. دعاء الله بالرحمة فإذا رحمك الله فإنك تكون سعيداً بها في الدنيا والأعرة. إذا دخلت في رحمة الله، ولهذا دعاء من عالم جليل ورجل صالح يُرجَى له القَبِلُ إنْ شاء الله .

[٣] قوله: يجب، الواجب: هو ما يُثابُ فاعلُه ويعاقبُ
 تارگه، والمستحب: هو ما يُثابُ فاعلُه ولا يعاقبُ تاركه،
 والشّباح: لا ثواب في فغله ولا عقاب في تَزَيى.

المباح. لا تواب في وقيله ولا عقاب في ترقه. فقوله: يجب: يعني أن هذا الأمر ليس هو من

المستحَب، ولا من المُباح بل هو من الواجب العيني . المستحَب، ولا من المُباح بل هو من الواجب العيني .

فإذا تُرَكُنَا تعلَّمَ هٰذه المسائل فإننا تأثم لأن هٰذا شان الواجب، لم يقل: يستحب ثنا أو يستحسن لنا، بل قال: يجب علينا وجويا، والوجوب معناه: الخَشّم، من تَرَكه يائم، ولأن اليلمّ لا يُحصّلُ عليه إلا بالتعلَّم، والتعلَّم يحتاج إلى

# الأولى: العِلْمُ [3]

عناية وجهد ووقت، ويحتاج إلى فهم وإلى حضور قلب، هذا هو التعلَّم.

قوله: أوبع مسائل: يعني مباحث، سُمِّيت مسائل لأنها يجب أن يُسألُ عنها ويُعني بها.

[2] قول: العلم: السراد بالعلم هنا هو العلم الشرعي، لأنه لأمه هو الذي يعيب تعلّما، وقد المسائل يعيب تعلمها على كلّ مسلم ذكو أو أنش حرَّ أو عيد غيرُّ أو فقيرٍ مَثلٍ ال مُمَلُول. كلّ مسلم يعيب عليه أن ينعلُم هدا السائل الأربع. وفذا ما يسميه العلماء بالواجب التَّبَيْن، وهو الذي يجب على كل أحد من السلمين، فالصلوات الخمس على

وهذا ما يسبع العلماء بالواجب الثنيّن، دور الذي يجب على كل أحد من السلمين، فالعلوات الخمس على براجرات والسناء، وصلام البحامة في السبطية على الرجال فذا واجب على كلّ فرد من السلمين أن يتعلّمها، ولذلك قال: وبحب عليا، ويني عمل الحيان، فهذا من العلم الذي يجب عليا، عين: معتر السلمين، فهذا من العلم الذي يجب ملكم على الأحيان، لأن العلم الذي تسين:

الأول: ما يجب تعلُّمه على الأعيان، فلا يُعذَّرُ أحدٌ بجهله، وهو ما لا يستقيم الدينُ إلا به، مثل أركان الإسلام الخمسة التي هي: الشهادتان، وإقامُ الصلاة، وإيتاهُ الزكاة، وصومُ رمضان، وحجُّ بيت الله الحرام، لا يجوز لمسلم أن بجهلها بل لا بدُّ له أن يتعلُّمها .

لأن تعلُّمَ معنى الشهادتين إنما هو تعلُّم العقيدة، يتعلُّم

المسلم العقيدة من أجل العمل بها، ويتعلم ما يُضادُّها من أجل أن بتجنبه، هذا مضمون الشهادتين، كذلك يتعلم أركان

الصلاة وشروط الصلاة، وواجبات الصلاة، وسنن الصلاة.

لا بدُّ أن يتعلُّم بالتفصيل هذه الأمور ، ليس مجرد أنه يصلي

وهو لا يعرف أحكام الصلاة. كيف يعمل الإنسان عملاً وهو لا يعلم هذا العمل الذي يؤديه؟ كيف يؤدي الصلاة وهو جاهل بأحكامها؟ فلا بد أن يتعلُّم أحكام الصلاة، ومُبطلات الصلاة، لا بد من تعلُّم هذا.

كذلك يتعلم أحكام الزكاة، ويتعلم أحكام الصيام، ويتعلم أحكام الحج، فإذا أراد أن يحج وَجَبَ عليه تعلُّمُ

أحكام الحج وأحكام العمرة، من أجل أن يؤدي هذه العبادات على الوجه المشروع.

وهذا القسم لا يُعذر أحد بجهله، وهو

بالو اجب العيني على كل مسلم.

القسم الثاني من أقسام العلم: هو ما زاد عن ذلك من الأحكام الشرعة التي تعتاجها الألم يسجعوعها وقد لا ستاجه كل أصديمته، من أحكام المي وأحكام المسادوت. وأحكام الإفتاد والدوران والوصايا ، أحكام الإكتامية والمحكمة وأحكام المجانات، هذه لا يدّمها الملأة و لكن لا يسب على كل فرة من الألمة أن يعلمها بل إن تعليها في يمخل به المنتصورة مراسات كل خلة البيرامية المسلمين من المنتصورة مراسات كل خلة البيرامية المسلمين من الذي إذا قام به من حكم مشطّة به الاراثم من المائية الم

لا بدأ فلائة بن أنس يعطمون هذا البيتم لالهم بعاجة إليه الاسمان باطال كان واسع بطالية التعدق في هذا الاولي- لا مد قد الإمالي هذا كان أحد راها بخصل خلال بأهل الفترة وأهل الاستطاعة من الأمة ، ولامة إذا علم مثل بشعر الامة تمام بالمواجع بمعلوب النسس الاول مثل واحيد مسؤول عمد يتعدد لالا يتكرن المنظمة ذا الاسالية الأولان المنافق من يقدّم ، ولهذا قال الشيخ : يجب هينا، ولم بطنا: وجم بطنا ولم بطنا . يجب

رح الأصول الثلاثة

الشرعي الذي جاء به الرسول ﷺ.

على المسلمين؟ أو يجب على بعضهم، بل قال: يج

علينا، أي: على كل واحد منا وجوباً عينياً.

ولنعلم أيضاً قبل الدخول في المسائل أن المراد بالعلم

أما العلم الدنيوي كعلم الصناعات والجرف والحساب والرياضيات والهندسة، فهٰذا العلم مباح، يُباح تعلُّمه وقد يجب إذا احتاجت الأمةُ إليه، يجب على من يستطيع، لكن ليس هو العلم المقصود في القرآن والسُّنة، والذي أثنى الله تعالى على أهلِه ومَدَحَهم، والذي قال فيه النبي ﷺ: «العلماء وَرَثَّةُ الأنبياء»(١) المراد العلم الشرعي. وأما العلم الدنيويُّ فمن جهله فلا إثم عليه، ومن تعلُّمه فهو مباح له، وإذا نفع به الأمة فهو مأجور عليه ومثاب عليه، ولو مات الإنسان وهو يجهل هذا العلم لم يؤاخذ عليه يوم القيامة، لكن من مات وهو يجهل العلم الشرعي خصوصاً (١) أخرجه البخاري تعليقاً في كتاب العلم، باب: العلم قبل القول والعمل، بإثر الحديث (٦٧)، وأبو داود (٢٦٤١) وابن ماجه (٢٢٣)، والترمذي (٢٦٨٢) من حديث أبي الدرداء رضي الله عنه .

الذي يجب على الأمة إما وجوباً عينياً أو كفائياً أنه العلم

العلمَ الضروري فإنه يُسأَلُ عنه يومُ الفيامة، لِمَ لَمُ تتعلم؟ لماذا لَمْ تَسَال؟ الذي يقول إذا وضع في قبره: ربِّي الله، والإسلام

ديني، ونبيي محمدٌ ﷺ فذا ينجو، يقال له: مِن أين حصّلت لهذا؟ يقول: قرأت كتاب الله وتعلمته.

أما الذي أمرَضُ عن ذلك فإنه إذا شيل في قبره فإنه يقول: هاه هاه لا الدي صحة الناش يقولون شيئا تقلك. فهذا يؤشج عليه تهره ناراً - والعياذ بالله - ويُشيش عليه في حتى تنطقك أصلافك، ويُشيخ في حقرة من تُحقّر الناره لا من تنطقك أصلافك، ويُشجح في حقرة من تحقّر النار لا تكلّف مذكرى وما تكون يختلل له: ولا تزكيت إلى لا تكلّف الواما هو تكون من فعو لم يتعلم، ولم يَكْنُو بالعل العلم، وإنما هو

ضائع مي حيانه فقلدا الذي يؤول إلى الشَّقاء والعياذ يلك. قطوه: العلم: خذا هو العلم الشرعي المطلوب منا جماعة وأفراداً، وهو معرفة أنه ياسمان وصفات، ومعوفة حمّة علينا، وهو عبادته وحدة لا شريك له، فأولُ ما يجب على العبد هو معرفةً ربه عز وجل وكيف يعبد،

(۱) أخرجه البخاري مختصراً من حديث أنس (۱۳۳۸)، وأخرجه مسلم مختصراً أيضاً من حديث أنس رضي الله عنه (۲۸۷۰)، وأخرجه أبو داود من حديث البراه بن عاذب - رضي الله عنه - الطويل (۱۷۵۳).

## وهو مَعْرِفةُ الله، ومَعْرِفةُ نَبِيَّهِ [٥] [٥] قوله: وهو معرفة الله: كيف يعرف العبد ربُّه؟ يعرف

بآياته ومخلوقاته، فمن آياته الليل والنهار، ومن مخلوقاته الشمس والقمر، كما يأتي بيان هذا إن شاه الله . يعرف الله بآياته الكونية وآياته القرآنية. إذا قرأ القرآن،

عرف الله سبحانه وتعالى أنه هو الذي خلة. السماوات والأرض، وأنه هو الذي سخَّر ما في السماوات والأرض، وأنه هو الذي يُحيى ويُميت، وهو على كل شيء قدير، وأنه الرحمٰن الرحيم. فالقرآن يعرّف بالله عز وجل، وأنه هو الذي أنعم علينا بجميع النعم، وأنه هو الذي خلقنا ورزقنا، فإذا قرأت القرآن عرفت ربك سبحانه وتعالى بأسمائه وصفاته و أفعاله .

وإذا نظرت في الكون عرفت ربك سبحانه وتعالى أنه هو الذي خلق هذا الْخَلْق، وسُخَّر هذا الكون وأجراء بحكمته وعلمه سبحانه وتعالى، هذا هو العلم بالله عز وجل.

قوله: ومعرفة نبيه: هو محمد 遊 لأنه هو المبلغ عن الله عز وجل، وهو الواسطة بيننا وبين الله عز وجل في تبليغ الرسالة، لا بدُّ أن تعرفه، تعرف مَن هو؟ وتعرف نَسَبِّه،

## ومَعْرِفةُ دينِ الإسلامِ [٦]

وتعرف بلذًه، وتعرف ما جاه به ﷺ، تعرف كيف بذأه الوحمي؟ وكيف قام بالدَّعوة إلى الله عز وجل في مكةً والمدينة، تعرف سيرة الرسولﷺ ولو باختصار.

الرسول ﷺ هو محمد بن عبد أنه بن عبد المطلب بن ماشم بن عبد مناف إلى أخر شريق الملدي بنجيه إلى إبراهيم عليه المسادة والسلام، ونرص كرف عاشا قبل المعتق، وكيف جاءه الرحمي من الله عز وجل، وماذا عمل عليه المسادة والسائح بعد بنته. تعرف ذلك بدراسة سيرته عليه المسادة والسائح بعد بنته. تعرف ذلك بدراسة سيرته شخصاً وأنت لا تعرف؟ هذا غير منطول.

الكرفية - معرقة من الأسرائية الله في دو بن هذا الدول على الراح الله عن و المنافق أمركا الله الله أمركا الله الله أمركا المراكا الله أمركا الله أمركا الله أمركا المركا الله أمركا المركا المركا المركا الله أمرك

# 

أما الإسلام بمعناه الخاص فهو الذي بَعث الله به نبيه محمداً ﷺ لأنه بعد بعثة الرسول ﷺ لا دين إلا دينه عليه الصلاة والسلام، والإسلام انحصر في اتباعه ﷺ فلا يمكن

اليهودي أن يقرل: أنا مسلم، أو التصرابي يقول: أنا مسلم يعد بعثة النبي على وهو لا يتبعه، فالإسلام بعد بعثة النبي هو التابع على، قال تمالى: ﴿ قَالَ إِنْ كُلُّتُ يُشِوِّنُ لِلْمَا اللّهِ عَلَيْهِ لَهِ يَعْمَلُونُ يَشْمِينُكُمُ التابع على عمران: ٢١ هذا هو الإسلام بمعناه العام وبمعناه العالم التابع عمران: ٢١ هذا هو الإسلام بمعناه العام وبمعناه

العناص. [۷] قوله: بالأدلة: لا بالتقليد وإنما بالأدلة من القرآن ومن السنة هذا هو العلم.

قال ابن القيم في الكافية الشافية :

قان ابن الغيم في المدني النساب العلْسةُ قبالَ اللهُ قبال رسبولُـهُ

مِنَّمَ عَنَّ الله عَنَّ رَسُونَ قالَ الصَّحَابَةُ هُمْ أُولُو العِرْفانِ

ما العِلْمُ نَصْبُكَ للخِلافِ سَفَاهَةً

ما العِلمُ نَصْبُكُ لَلخِلافِ سَفَاهَة - العِلمُ نَصَبُكُ لَلخِلافِ سَفَاهَة

بيمن المرسولِ وبيمن رأي فُـلانِ هذا هو العلم. العلم هو علم الكتاب والسنة، أما أقوال

العلماء فهي تشرح وتوضح فقط كلام الله وكلام رسوله ﷺ

### العمل بالعلم الثَّانية: العملُ به [٨]

وقد يكون فيها أو في بعضها خطأ، والأدلة ليست كلام العلماء، إنما الأدلة هي الآيات القرآنية والأحاديث النبوية، وأما كلام العلماء فهو شارح وموضح ومبين لذلك لا أنه دليل ني نفسه. هذه هي المسألة الأولى وهي الأساس، بدأ بها الشيخ

رحمه الله لأنها هي الأساس، وإنما يُبدأ بالعقيدة وبالأساس بالتعلُّم والتعليم والدعوة إلى الله عز وجل، يبدأ بالعقيدة لأنها هي الأصل وهي الأساس.

[٨] قوله: العمل به، أي: بالعلم لأنه لا يكفى أن الإنسان يعلُّم ويتعلُّم بل لا بد أن يعمل بعلمه، فالعلم بدون عمل إنما هو حجة على الإنسان، فلا يكون العلم نافعاً إلا بالعمل، أما مَن عَلِمَ ولم يعمل فهذا مغضوب عليه؛ الأنه عرف الحق وتركه على بصيرة. والناظم يقول:

وعالم بعلمه لم يعملن

وهذا مذكور في الحديث الشريف: «إن مِن أول من تُسخّر بهم النار يوم القيامة، عالم لم يعمل بعلمه، (<sup>()</sup> العلم مقرون بالعمل، والعمل هو ثمرة العلم، فعلم بلا عمل

معرون بالعمل، والعمل هو تبرة العلم، فعلم بلا عمل كشجرة بلا ثمر، لا فائدة فيها، والعلم إنما أنول من أجل العمل.

العمل. كما أن العمل بدون علم يكون وبالأ وضلالاً على صاحبه. إذا كان الإنسان يعمل بدون علم فإن عمله وبال

وتعب على صاحبه، قال ﷺ: أمن عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رده(٢٠ ولهذا نقرأ في الفاتحة في كل ركعة ﴿أَهْدِنَا الْمِيْرَطُ

المُسْتَقِيدَ عِيْرِهِ اللَّهِيَّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ الْمُنْفُسِينِ عَلَيْهِمْ فَلَا السُّكَالَيْنَ﴾ [الفاتحة: ٦-٧]. فسمى الله الذين يعملون بدون (١) أعرجه الزمذي (٢٣٨) وهو حديث طويل وفيه: طولاك الثلاثة

 أخرجه النرمذي (۲۳۸۲) وهو حديث طويل وفيه: «أولتك الثلاثة أول خلق الله تُسمَّر بهم النار يوم الفيامة» من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

(۲) أخرجه البخاري تعليقاً قبل الحديث (۷۳۵۰)، ومسلم (۱۸) (۱۷۱۸)
 من حديث عاشة رضي الله عنها، وأخرج البخاري (۲۲۹۷)، ومسلم

(١٧) (١٧١٨) عن عائشة رضي الله عنها، قالت: قال رسول الله ﷺ: همن أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو رده .

## الدعوة إلى العلم

## الثَّالِثة: الدَّعوة إليه [٩]

علم الضالين، والذين يعلمون ولا يعملون بالمغضوب عليهم، فلنتنبه لذلك فإنه مهم جداً.

[٩] قوله: الدعوة إليه، أي: لا يكفي أن يتعلم الإنسان ويعمل في نفسه، ولا يدعو إلى الله عز وجل، بل لا بد أن يدعو غيره فيكون نافعاً لنفسه ونافعاً لغيره، ولأن هذا العلم أمانة، ليس بملك لك تختزنه وتحرم الناس منه، والناس بحاجة إليه، فالواجب عليك التبليغ والبيان ودعوة الناس إلى الخير، هذا العلم الذي حَمَّلك الله إياه ليس وقفاً عليك، وإنما هو لك ولغيرك، فلا تحتكره على نفسك وتمنع الناس من الانتفاع به، بل لا بد من تبليغه ولا بد من بيانه للنامي، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ آخَذَ اللَّهُ مِيثَنَقَ الَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِتَنَبَ لَنُيْمَانُمُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكُنُّمُونِهُ ﴾ [أل عمران: ١٨٧].

هذا مثاق أخذه الله على العلماء أن يبينوا للناس ما علَّمهم الله من أجل أن ينشروا الخبر، ويخرجوا الناس من الظلمات إلى النور، وهذا عمل الرسل عليهم الصلاة والسلام ومن اتبعهم، قال تعالى: ﴿ قُلْ هَنذِهِ. سَبِيلِيَّ أَدْعُوًّا لِلَّمْ

## الصبر على الأذى فيه

الرّابعة: الصَّبرُ على الأذّى فيه [10] اللهُ عَلا بَعِيدِرُو أَمَّا وَمَن النَّمَثِيُّ وَسُخِنَ اللهُ وَمَا أَمَّا مِنَ النَّسْرِ كَمِيرَ ﴾

[برسف: ١٠٠٨) هذه طريقة الرسول ﷺ وطريقة أتباعه، العلم والعمل والدعوة إلى الله عز وجل، فمن لم يدعُ وهو قادر على الدعوة وعنده علم وكتمه، فإنه يلجم يلجام من نار يوم القيامة كما في الحديث<sup>(1)</sup>.

القيامة كما في الحديث (1). [13] قوله: الصبر على الأذى فيه: معلوم أن من دعا الناس وأمر بالمعروف ونهى عن المنكر، فإنه سيتعرض للأذى من

وأمر بالمعروف ونهى عن المنكر، فإنه سيتعرض للأذى من الأشرار؛ لأن كثيراً من الناس لا يريدون الخير بل يريدون الشهوات والمحرمات والأهواء الباطلة، فإذا جاء من يدعوهم إلى الله، ويردهم عن شهواتهم، فلا بد أن يكون ( الشهر إلو ناود ( ۱۹۵۵)، ولزرندي ( ۱۳۱۹)، وإن مات ( ۲۱۹۱).

ا اسرم يه وقول في مريز رضي لله عنه الدول المرابط المر

منهم ردُّ فعلٍ بالقول أو بالفعل، فالواجب على من يدعو إلى الله ويريد وجه الله أن يصبر على الأذى، وأن يستمر في الدعوة إلى الله، وقدوته في ذلك الرسل عليهم الصلاة والسلام وخيرتهم وخاتمهم محمد على

ماذا لقى من الناس؟ وكم لقى من الأذى بالقول والفعل؟ قالوا: ساحر وكذاب، وقالوا: مجنون. وقالوا فيه من الأقوال التي ذكرها الله عز وجل في القرآن، وتناولوه بالأذي، قذفوه بالحجارة حتى أدموا عقبه ﷺ لما دعاهم إلى الله عز وجل، وألقوا سلا جزور على ظهره وهو ساجد عند الكعبة، وتوعدوه بالقتل وهدَّدوه، وفي غزوة أُحُد جرى عليه وعلى أصحابه ما جرى، عليه الصلاة والسلام، كسروا رَبَاعِيتُه، وشجوه في رأسه، ﷺ وقع في حقرة، وهو نبي الله، كل هذا أذى في الدعوة إلى الله عز وجل لكنه صد وتحمل وهو أفضل الخلق عليه الصلاة والسلام، فلا بد للذي يقوم بهذه الدعوة أن يتعرض للأذي على حسب إيمانه ودعوته؛ ولكن عليه أن يصبر، ما دام أنه على حق فإنه يصبر ويتحمل، فهو في سبيل الله وما يناله من الأذي فهو في كفة حسناته أجر من الله سبحانه وتعالى.

والدُّليلُ قولُه تعالى: ﴿ وَٱلْعَشِّرُ ۚ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَغِي خُسْرٌ ٢ إِلَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَعَيِلُوا ٱلصَّدْلِحَدْتِ وَتَوَاصَوْا بِٱلْحَقّ

وَتُواصَوْا بِٱلصَّبْرِ ﴾ [سورة العصر] [11]

[١١] هذه المسائل الأربع بجب أن تتعلَّمها بالتفصيل، هل من دليل على ما قاله الشيخ؟ إن هذه المسائل الأربع يجب علينا

تعلمها، وهو وعدنا أنه لا يقول شيئاً إلا بدليل، فأين الدليل؟ قال: الدليل على ذلك قوله تعالى: بسم الله الرحمٰن الرُّحيم ﴿ وَٱلْمَصْرِّ ۞ إِنَّ ٱلْإِنكَنَّ لَلِي خُسِّرٌ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ مَاسَتُوا وَعَيِثُواْ ٱلصَّنٰلِحَنتِ وَقَوَاصَوْا بِٱلْحَقِّ وَقَوَاصَوًّا بِٱلضَّيْرِ ﴾ إلا الذين آمنوا: هذه هي المسألة الأولى: العلم، لأن الإيمان لا يكون إلا بعلم، وهو معرفة الله عز وجل، ومعرفة نبيه، ومعرفة دين الإسلام بالأدلة.

المسألة الثانية: وعملوا الصالحات، هذا العمل بالعلم.

المسألة الثالثة: وتواصوا بالحق، فهذه الدعوة إلى العلم والعمل.

المسألة الرابعة: وتواصوا بالصبر على الأذى في سبيل الدعوة إلى العلم والعمل.

### فقوله سبحانه: ﴿ وَٱلْمُصِّرُ ﴾.

الواو: واو القسم، والعصر: اسم مقسم به مجرور وعلامة جره الكسرة. والمرادبه الوقت والزمان.

أقسم الله تعالى بالزمان والوقت وهو مخلوق، والله جل

وعلا يقسم بما شاء من الخلق، والمخلوق لا يقسم إلا بالله، والله لا يقسم إلا بشيء له أهمية، وفيه آية من آياته سبحانه وتعالى، فهذا الزمان فيه عبرة وله أهمية، ولذلك أقسم الله بالعصر، وبالليل إذا ينشى، وأقسم بالفسحى.

أما المخلوق فإنه لا يقسم إلا بالله، ولا يجوز لنا أن نحلف بغير الله، قال 義: "من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك"
وقال: "من كان حالفاً فلبحلف بالله أو ليصمت".".

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٣٢٥١)، والترمذي (١٥٣٥) من حديث ابن عمر رضي أله عنه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦١٠٨)، ومسلم (١٦٤٦) (٢) من حديث ابن عمر رضي الله عنه .

هذا، يطول هذا، ويقصر هذا. تعاقبهما على هذا النظام العجيب الذي لا يتخلف و لا يتغير.

هذا فليل على قدرة الله سجانه وتعالى، ثم ما يجري في مذا التوادت من الموادت (والكوارت ومن المصالت ومن المسالسم ومن الخواب ما بجري في هذا الوقت هذا من العرب وكذلك فإذا الليل والتهاز مجال المعمل المسالس ، قال ميال: ﴿ فَيْنَ اللّهِمُ مَسَكُنَ أَلَوْنَ المَسْكِرَا لِمَا اللّهِ عَلَى إِنْ يَعْمَلُوانَا، يخلف هذا هذا ﴿ فَيْنَ أَرْقُ أَنْ يُشْتَكِّمُ الْوَانِّ مُسْكِراً لِهِ اللّهِ فَيْنَ اللّهِ اللّهِ فَيْنَ اللّهِ اللهِ فَيْنَ اللّهِ اللّهِ فَيْنَ اللّهُ اللّهِ فَيْنَ اللّهِ اللّهِ فَيْنَ اللّهِ اللّهِ فَيْنَ اللّهِ اللّهِ فَيْنَا اللّهُ فِيلًا اللّهُ فِيلًا اللّهُ فِيلًا اللّهِ فَيْنَ اللّهُ فِيلًا اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فِيلًا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

فالليل والنهار كسب عظيم لمن استغلهما في طاعة الله عز وجل، ومجال العمل هو الليل والنهار، ما عندك غير الليل والنهار، مما مجال العمل والكسب الطيب للدنيا والأخرة، في الليل والنهار عبر وفوائد لذلك أقسم الله مالعمد.

### ما هو جواب القسم؟

هو قوله: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنْسَانَ لَلِي خُسَرٌ ﴾ الإنسان جميع بني أدم لم يستثن أحداً لا الملوك ولا الرؤساء، ولا الأغنياء، ولا الفقراء، ولا الأحرار، ولا العبيد، ولا الذكور ولا الإناث. قدال، في الإنسان للاستغراق، كل بني آدم في خسر، أي: في خسارة وهلاك إذا ضبعوا هذا الوقت الثمين، واستعملوه في معصية الله، وفيما يضرهم.

وهذا الوقت الذي هو رخيص عند كثير من الناس، يطول عليهم الوقت، يملُّون ويقولون: نريد قتل الوقت، يأتون

عليهم الرقت، يملون ويقولون، نزيد قبل الرقت، أو يالملهيات أو يسافرون للخارج لقضاء العطلة والرقت، أو يضحكون ويمزحون لقطي الوقت، فهؤلاء اللتين قطعوم وضيعوه سيكون خسارة وندامة عليهم يوم القيامة. وهو مصدر سعادتهم لو حافظوا عليه.

فجميع بني آدم في خسارة وهلاك إلا من اتصف بأربع صفات هي: العلم، والعمل، والدعوة إلى الله، والصبر على

صفات هي: العلم، والعمل، والدعوة إلى الله، والصبر على الأذى.

فمن اتصف بهذه الصفات الأربع نَجَى من هذه الخسارة.

ولا يمكن الإيمان بالله إلا بالعلم الذي هو معرفة الله.

﴿ وَهَيِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴾ ، أي: عملوا الأعمال الصالحة من واجبات ومستحبات، فاستغلوا وقتهم بعمل الصالحات بما

وهو ثلاثة أنواع: الأول: صبر على طاعة الله. الثاني: صبر عن محارم الله. الثالث: صبر على أقدار الله. فالأول: صبر على طاعة الله، لأن النفس تريد الكسل وتريد الراحة، فلا بد أن يصبّرها الإنسان على الطاعة وعلى الصلاة وعلى الصبام وعلى الجهاد في سبيل الله وإن كانت تكره هذه الأمور، بصره ها ويحسها على طاعة الله.

يفيدهم في دينهم ودنياهم، حتى العمل للدنيا فيه خير وفيه أجر إذا قصد به الاستعانة على الطاعة، فكف بالعمل

للآخرة، المهم أنك لا تضيع الوقت بل تستعمله في شيء

يفيدك وينفعك.

﴿ وَقُواصَوا بِٱلْحَقِّ ﴾ أمروا بالمعروف، ونهوا عن المنكر،

ودعوا إلى الله عز وجل، وعلَّموا العلم النافع، ونشروا العلم

والخير في الناس. أصبحوا دعاة إلى الله عز وجل. اللغة: الحبس، والمراد به هنا: حبس النفس على طاعة الله.

﴿ وَتُوَاصَوا بِٱلصَّبْرِ ﴾: صبروا على ما ينالهم، والصبر في

والثاني: صبر على محارم الله، النفس تريد المحرمات،

والشهوات، إنها تعبل إليها وتنزع إليها، فلا بد أن يربطها ويجسها عن المعرمات، وهذا يعتاج إلى صبر، وليس من السهل ضع النفس عن الشهوات المحرمة، من ليس عنده صبر فإن فضد تغلب عليه وتجيح إلى المحرمات. الثالث: الصبر على أقدار أنه الموقعة: الصمالي التي

نصيب الإنسان من موت فريب، أو ضباع مال، أو مرضى يصيب الإنسان، لا بد أن يصبر على قضاء الله وقدره لا يعتزع ولا يتسخط بل يحبس اللسان عن النياحة والتسخط، ويحبس اللمس عن الجزع، ويحبس الجوارح عن لطم الخدود وشقى الجرب، هذا هو الصبر على المصائب.

أما العمالية فلا يسمر عليها بل يتوب إلى الله ويتغر منها وذكن عند المصاليت التي لا دخوا لك نيها بل هي من اله عز دجل قراء ها عليك البيادة راميتال أو هذي المساكل المؤلفات وزن الحقاباء كما في نواقع المنازية "ويتما الكسيسكلي في المنازية كم كالمتمانية للمركز ويتماثراً من كابري الاسترى: ١٣٠. فإذا حصات المسلم حسيد في نقد او دال الو ولدا الد قريدة أو احداث فاسلم حسيد في نقد او دال الو ولدا الد نال تعالى: ﴿ وَالْهِيْنَ الْمَا مُسْتَقِعْمْ مُسْتِينَةٌ عَلَوْمًا إِلَّهُ فِي رَبِّا الْجَدِ مُؤْخِفُونُ ﴿ وَلَتُولِفَ عَلَيْمِ مَسْتَوَى مِنْ تَقِيفٍ وَرَضِعَةً وَلَوْلِيقِكَ مُمْ الْمُشْتَقِعُمُونُ اللّهِ: ١٥-١٠/١١ علما هو العسر، ومن ذلك لعمر اللّه على الدعوة إلى الله هز رجل فإنها هذا منا لعمالت، فعليك أن تصبر على ما تلقى من الأوقى في سيل لعمالت، ولا تشرر عن فعال السفر، ولا نعش الشرب السفر، ولا نعش السفر، ولا نعش السفر، ولا نعش السفر، ولم نعش السفر، ولا نعش الله ولا نعش السفر، ولا نعش ال

الصبر على الأدى في الدعوة إلى انه مز وجل فإن هذا من الخطر، ولا تشتى من قبل الخير و لان بغير التاس يرية فدل السرية التاس يرية فدل السرية و لان بغير التاس يرية فدل التاس يرية فدل المشتر التان المستر التاس المنظم أن أن أن أخير من يرتبك التنسية إن كان من عليب محمدة ، يقرل المنطقة إن كان مناسبة . يقرل المنطقة إن كان منطقي محمدة ، يقرل المنطقة إن كان مناسبة . يقرل المنطقة إن كان منطقي من المستكرة ، مقال الإسرية على المناسبة المستجد ، يقرل المنطقة التان مناسبة . من المستكرة ، مقال الإسرية على المناسبة المستورة على المناسبة على منا أن من الأذى . والتحديد المناسبة المستورة على المناسبة المستورة على مناسبة كان من المشترة . المناسبة المستورة على المستورة المستورة على المستورة المستورة على المست

وإذا كنت مخطئاً عليك بالرجوع إلى الحق والصواب، أما إن كنت على من ولم تنطيق فعليك بالصبر والاحتساب، واستشعر أن هذا في سبيل الله عز وجل وأنك ماجور عليه، وتذكر ما حصل للأنبياء عليهم الصلاة والسلام من الأذي وكيف صبروا وجاهدوا في سبيل الله ختى تصرهم الله خَلْقِهِ إلا هذه السُّورَةَ لَكَفْتُهُم [١٢]

[١٢] قوله: الشافعي: هو الإمام محمد بن إدريس الشافعي نسبة إلى جده الرابع اسمه شافع، وهو من قريش، من بني المطلب، توفي سنة ٢٠٤هـ، وهو أحد الأثمة الأربعة، وقال هذه المقالة لأن الله بيَّن في هذه السورة أسباب الشقاوة وأسباب السعادة.

فأسباب السعادة: أن يتصف الإنسان بهذه الصفات الأربع: العلم، والعمل، والدعوة، والصبر على الأذي في سبيل الله تعالى، فقامت الحجة من الله على خلقه بهذه السورة، إن الله سبحانه يقول لهم: إني قد بينت لكم أسباب السعادة في هذه السورة القصيرة المختصرة. والغرآن كله والشُّنة هما تفاصيل لهذه المسائل الأربع،

لكن هذه السورة بينت أسباب السعادة مجملة، فقامت بها الحجة على الخلق، وبقية نصوص القرآن والسُّنة مُفصَّلَة ومبيئة لهذه المسائل الأربع، وليس معنى كلام الشافعي أن هذه السورة تكفي الناس، لو ما أنزل الله غيرها لكنها أقامت الحجة عليهم؛ لأن الله بيَّن فيها أسباب السعادة وأسياب وقال البُخارِئُ رَحِمَه الله تعالى: بَابُ العِلْمِ قَبْلَ القولِ والعمل.

سوي والشَّليل: ﴿ فَاغَاتُ أَنْمُ لاَ إِنْهَ إِلَّا أَمُّهُ وَاسْتَغْفِرُ إِلَّا يُلكَ والشَّليل: ﴿ فَاغَاتُ أَنْمُ لاَ إِنْهَ إِلَّا أَمُّهُ وَاسْتَغْفِرُ إِلَّا يُبْكَ كَالْمُتَّقِينِينَ﴾ [محمد: 19] فبُدا بالبِلم قَبْلُ الغول والعمل

[17]

الشقاوة، فلا أحد يوم القيامة يقول: أنا لا أعرف أسباب السعادة ولا أعرف أسباب الشقاوة وهو يقرأ هذه السورة

المختصرة الوجيزة. [17] البخاري: هو الإمام محمد بن إسماعيل بن إبراهيم

البخاري، نسبة إلى بخارى بلدة في المشرق، إمام أهل الحديث وجبل الحفظ رحمه الله، صاحب والصحيح، الذي هر أصح الكتب بعد كتاب الله.

هو اصبح الختب بعد خاب الله. قوله: العلم قبل القول والعمل؛ لأن العمل لا ينفع إلا إذا كان مبنياً على علم، أما العمل المبني على جهل فإنه لا ينفع صاحبه بل يكون وبالأ وضلالاً عليه يوم القبامة، فلا يد

أن يُقدّم تعلَّم العلم قبل العمل. قوله: والدليل، أي: على هذه الترجمة قوله تعالى: ﴿ فَاتِمَارُ أَنَّهُ لَا إِنَّهُ إِلَّا أَنَّهُ وَأَسْتَغَفِّرُ إِنَّا لِلَكِكَ ﴾ حيث بدأ بالعلم، وقوله تعالى: ﴿ وَأَسْتَغَيْرُ ﴾ هذا هو العمل، فبدأ سبحانه بالعلم قبل العمل؛ لأن العمل إذا كان على جهل فإنه لا ينفع صاحبه، فيبدأ الإنسان بالعلم أولاً ثم يعمل بما علمه، هذا هو الأساس.

## الرسالة الثانية

## للاث مسائل يجب على المسلم تعلمها والعمل بها

اعْلَمْ رَحِمكَ الله [١]

أنَّهُ يَجِبُ على كُلُّ مُسلم ومُسلِمَةٍ تَعَلُّمُ ثلاثٍ هذِهِ

المسائِلِ والعَمَلُ بهِنَّ [٢]

[1] قوله: اعلم: هذه الكلمة قلنا فيما سبق إنها كلمة يؤتى
 بها للاهتمام بما بعدها ومعناها: تعلم وافهم وتيقن.

قوله: رحمك الله: هذا دعاء لك بالرحمة، وهذا إيضًا كما سوق في أن العملم ينهي أن يتلطف مع النعلم، وأن يدعو له ويرغب، فإن هذا من أعظم وسائل التعليم، ولا ينهي له أن يقابل النعلم باللسوة والشدة والمثلفاتة لأن هذا ينفر من العلم، ثم هذا أيضًا يدل على النصح من الشيخ

رحمه الله، وأنه يريد النصيحة والمنفعة والتوجيه السديد. [۲] قوله: أنه يجب: الوجوب معروف عند الأصوليين، والواجب هو الشرم الذي لا بد منه، وقد عرفه الأصوليون

رابو بب مو السيم المدين لم بدارك. بأنه ما يثاب فاعله ويعاقب تاركه، وأصل الوجوب في اللغة:

[الحج: ٢٦].

الثبوت والاستقرار، يقال: وجب كذا، أي: ثبت واستقر، قال تعالى في البُنْدُنِ: ﴿ فَإِفَا وَيَجْتُ جُنُونِهَا﴾ أي: سقطت على الأرض واستقرت مبنة بعد تذكيتها ﴿ نَكُمْ أَلَهُ مِنْكُ أَلَهُمُمُ أَهُ

ققوله: يجب، يدل على أن الأمر ليس من باب الاستحباب، من شاه فعل ومن شاه ترك، بل الأمر من باب الالزام من الله سبحانه وتعالى، ليس هذا الإيجاب من قبل الشبخ، وإنما هو من قبل الله عزّ وجَلّ فيما أنزل في الكتاب

والشّنة من إلزام العباد بهذه المسائل. قوله: بجب على كل مسلم ومسلمة، أي: يجب على كل ذكر وأنش من المسلمين سواء كانوا أحرازا أو عسدًا أم

كل دفر وائل من السلمين سواء كانوا أحرارًا أو ميدًا أو ذكورًا أو إناكًا، لأن المراة تشارك الرجل في كثير من الواجيات إلا ما خصّه الدليل بالرجال، فإنه يختص بهم، مثل وجوب مسادة الجماعة في الساجد، وصلاة الجمعة، ومثل زيارة الشور فإنها خاصّة بالرجال، وعثل الجمهاد في سبيل ألله فإنه خاصًّ بالرجال.

فما دل الدليل على اختصاصه بالرجال فإنه يختص بهم، وإلا فإن الأصل أن الرجال والنساء سواء في الواجبات وتجنب المحرمات وسائر التكاليف، ومن ذلك أن تعلَّم العلم واجب على الرجال والنساء لأنه لا يمكن عبادة الله جل وعلا الني خلقنا من أجلها إلا بتعلم العلم الذي نعرف به

وعلا التي تحلقنا من أجلها إلا بتعلم العلم الذي تعرف به عبادة ربنا، فهذا واجب على الرجال والنساء أن يتعلموا أمور دينهم لا سيما أمور العقيدة.

دينهم لا سيما امور العقيدة. قوله: ثلاث مسائل: التعلم هنا معناه: التلقي عن العلماء والحفظ والفهم والإدراك، هذا هو التعلم، ليس العراد مجرد قراءة أو مطالعة حرة كما يسمونها هذا ليس

تعلقًا إنسا التعلّم هو: النائعة عن أمل العلم م حفظ ذلك تعلقًا إنسا التعلّم هو: النائعة عن أمل العلم م حفظ ذلك وفهمه وإدراكه تماثًا هذا لتعلّم الصحيح. أما مجرد القراءة والمطالعة فإنها لا تكفي في التعلم وإن كانت مطلوبة، وفيها فائدة لكنها لا تكفي، ولا يكفي الاقتصار عليها.

وفيها النائد لكنها لا كنفي، ولا يكني الانصار عليها.
ولا يجوز التسلط على الكتب عطير جناً يجمل منه
مفاسد وتعالم أشرَّ من الجهل، لأن الجاهل يعرف أنه جلعل
ويقف عند حدّه، لكن المتعالم يعرف أنه جلعل
الف، ويتحدّ عاد أخراً أنه، ويتكلم ويقول على الله يلا علم
الف، ويتحرّم ما أحلُّ الله، ويتكلم ويقول على الله بلا علم
الشالة تطبرة جدًا.

الإيمان بأنَّ الله خَلَقَنَا ورَزَقَنَا ولَم يَتُوكُنَا هَمَلاً الأُولَى: أنَّ الله خَلَقَنَا ورزَقَنا ولَمْ يَتُوكُنَا هَمَلاً [٣]

فالعلم لا يؤخذ من الكتب مباشرة إنما الكتب وسائل، أما حقيقة العلم فإنها تؤخذ عن العلماء جيلاً بعد جيل، والكتب إنما هي وسائل لطلب العلم.

اً قوله: الأولى: أن العد خلقه أن الرسانة من اللمج فحس من قبل المختلف المركز كيفا الكوافية (الرسانة ؟). أن قبل المؤسطية والمقرار فيكافي كيفا الكوافية (الرسانة ؟). وقال حياتات: ﴿ قَالَ كَالْمَاتِي فَقَلْ كِلْنَاتِ كُلُّ فِيكُا الْكُلُّ عَلَيْ فَقَلْ فَيْقَ وَقَلْ الله الله الله المؤسلة في المؤسلة الله المؤسلة المؤسلة المؤسلة المؤسلة المؤسلة والمؤسلة والمغارف المؤسلة المؤسلة المؤسلة في المؤسلة المؤسلة

قوله: ورزقنا: لما كنا نحتاج إلى الرزق إلى الطعام والشراب والعمالي، علم سبحانه حاجتنا فسخر لنا ما في السيادات والارش كله لمصالحان وأجل بالمتاتا على قبا الحياة، ومن أجل أن تستمين بذلك على ما خُلِقنا لأجله، ومو عبادة الله سبحانه وتعالى.



قوله: ولم يتركنا هملاً: الهمل: هو الشيء المهمل المتروك الذي لا يُعمأ به فالله خلقنا ورزقنا لحكمة، ما خلقنا عبثًا ولا سدَّى قال تعالى: ﴿ أَفَحَيبَتُمُ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبِثًا وَأَنْكُمْ

إِلَّتُنَالُا تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٥].

و قال سيحانه: ﴿ أَيْعَنْتُ ٱلْإِنْتُنُّ أَنْ ثُرَّكُ شُكُ ﴿ أَتَّوْ لِكُ ثُلُّونَا مِنْ تَبِينَ يُسْنَى ﴿ ثُمَّ كَانَ مَلْفَةً فَعَلَقَ فَسَوَّى ﴾ [الفيامة: ٣٦-٣٨].

وقال: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسُّمَاتَةِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا يَبَيُّهُمَا بَعِلِمُلَّا ذَلِكَ ظَنُّ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ فَا مُدَّالًا لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ النَّارِ ﴾ [ص: ٢٧].

الله إنها خلقنا وخلق لنا هذه الأرزاق والإمكانيات

لحكمة عظيمة وغاية جليلة، وهي أن نعبده سبحانه وتعالى، ولم يخلقنا كالبهائم التي خُلِقت لمصالح العباد ثم تموت وتذهب؛ لأنها ليست مكلُّفة ولا مأمورة ولا منهية، إنما خلقنا لعبادته كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلَّذِيَّ وَٱلْانِسَ إِلَّا

لَعَنْكُونِ ﴾ مَا أَرِدُ مِنْهُم مِن زَنْق وَمَا أَرِدُ أَنْ تُطْعِمُونِ ﴾ إِنَّ أَلَيْدُ هُوَ ٱلرِّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَدِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٦-٥٨] ولم يخلقنا لهذه

الحياة الدنيا فقط نعيش فيها، ونسرح ونمرح، ونأكل ونشرب، ونتوسع فيها وليس بعدها شيء، وإنما الحياة مزرعة وسوق للدار الأخرة نتزود فيها بالأعمال الصالحة، ثم نموت وننتقل منها، ثم نبعث ثم نحاسب ونجازي بأعمالنا.

تعون رنظام هما أم فيدم تم تبدالمب وتجارى العالميا المعالمات هذه مي الغاية من ختمى العرب والإسراء والدليل على ذلك أيات كثيرة نظر طلم البحث والشور والعالمية والحساب المساقلة والحساب المساقلة بمحكمة الله سبحاته والعالمي المباقلة علما المتأتى العالمية بدوات تبدأ هذا الكوران الميان المباقلة المنافقة الما الكوران تتبية. هذا الكوران المباقلة المساقلة المنافقة المن

رفينا قد يكون بن الناس من يقني حديد يكون مطارع أنه وفي طاعت، وهو في تطبيق جوا مديناً من جائيناً من جائيناً من بالمشهى، يسمح ويصرح في هذا العياناً، ويطالم الموادينات في يطابع المواديناً عليهم يومنان عليهم يمون على الطابع، ويطالم المواديناً من جوا من طوائع بغير حياً، ويسلط لويتجبر في يمون على حاله، عالما يشتوع على المناتب عن ما يشتوي عليها بمثلاً أنه سيستاناً من ويشالم الموادين حواليان بعداً لهم يستاناً من ويشالل المواديناً لهم يستاناً ويشالم وكتب أن يتوادي المناتب حواله المناتب على المناتب عدال بمناتب عدال بسيحاد وتعالى،

# بل أرسَلَ إلينا رسولاً [1]

ولذلك جعل دارًا أخرى يجازًى فيها المحسن بإحسانه، والمسيء بإساءته، فتظهر فيها ثمرات الأعمال.

فالدنيا دار عمل، وأما الأعرة فهي دار جزاه إما جنة وإما أنه و لم يركنا هميلاً كما يقل السلاحة، والدهريون، قال تعلى: ﴿ وَقَالُوا مَن لِلّهُ إِلَى اللّهُ النّبُ تَشُولُ وَلَيْنَ مِنْ يُؤَيِّكُمْ الْوَالْمَانُونُ وَمَا لَمُ يَوْلُونُ مِنْ فِيزٍ إِنْ ثَمْ إِلَّهُ يَلْكُونُ ﴾ (المبانة: ٢٤) هذه مقالة المباحدة الذين لا يوسنون البلت والشور.

وقال تعالى: ﴿ أَرْ تَجْمَلُ اللَّذِينَ مَاسَنُواْ وَعَكِلُواْ الشَّلِيَاتِ
كَالْمُشْهِدِينَ فِي الأَرْضِ أَرْغَمَنُ النَّشْدِينَ كَالنَّجُارِ ﴾ [من: ٢٨]. فهذا لا يمكن ولا يكون أبدًا.

 [2] لما كانت العبادة لا يجوز أن نأخذها من استحساننا أو نقلند فلان وعلان من الناس، أرسل الله إلينا رسالاً تبين لنا كيف نعبده؛ لأن العبادات توقيفية لا يجوز أن يعبد الله بشيء إلا بما شرعه.

اللبادات ترقيقة على ما جادت بالرسل عليهم السلاة والسلام، فالمحكمة من إرسال الرسال الويلي والمن في الموادي والمن يلفه من والمن يلفه من والمن يلفه من المسافرة المسافرة والمؤلفة بيؤلل عليه مناه مهمة الرسال عليهم المسافرة والمسلام، وأبيلة بيؤلل عليه المسافرة والسلام؛ من معل معاد كالى سيلم أمر أنظر المن مورف المنافرات مورفة المنافرات مورفة المنافرات مرفوسة الرسافية إلا من الشريعة الرساحة المنافرات مرفوسة ، لا تؤخذ السيادات إلا من الشريعة التي حاديمة المنافرات الإسرائية التي منافرات المنافرات الإسرائية المنافرات الإسرائية المنافرات المنافرات الإسرائية المنافرات الإسرائية المنافرات الم

قوله: بل أرسل إلينا رسولاً: هو محمد ﷺ خاتم البيين أرسله لين المالماً: علقاء وبين الاقيف نعيدا اله عزوجل، ويتهانا عبر الشرف والكفر الماكنو والمصامي هذه مهمة الرسوؤ وقد بلغ البلاغ السين، وأثنى الأمانة، ونصح الأمة عليه المالماً: والسلام، وبين وضرح، وتركا على التشميلة البيضاء ليلها كتهارها لا يزيغ عنها إلا هالك، وهذا كما أي قوله

### فَمَنْ أَطَاعَه ذَخَلَ الجَنَّة، ومَنْ عصاهُ دَخَلَ النَّارَ [0] نمالي: ﴿ النِّرَمُ أَكْنَكُ لَكُمْ وَبِكُمْ وَأَتَنَكُ عَلَيْكُمْ بِعَنْمَ وَرَجِيبُ

مالى: ﴿ الَّذِيمَ أَكُمْ لَكُمْ وِينَكُمْ وَأَنْتُكُ عَلَيْكُمْ وَنَسْتَقِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْوِسْلَمُ وِينَا﴾ (الماده: ٢).

[٥] قوله: من أطاعه، أي: فيما أمر به دخل الجنة.

وقوله: ومن عصاه، أي: فيما نهى عنه دخل النار.

وهذا مصداقه كثير في الفرآن، قال تعالى: ﴿ مِّن يُعلِعِ

الرُسُولُ فَقَدَ الْمُمَاعُ اللَّهُ ﴿ (السَّهَ: ١٨٠) وقال تعالى: ﴿ وَمَا َاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ ارْسَلْمَا مِن فَاشُولُ إِلَّا لِيُصَاعَ بِإِذْتِ اللَّهُ ﴾ (الساء: ١٤٥)، وقال سيحان: ﴿ وَإِن فَلِيمُونُ تَفْيَكُولُ ﴾ (الرر: ١٥٥)، وقال تعالى: ﴿ فَاللَّمُنُ الرَّشُكُ النَّكُ الْمُنْكُونُ ﴾ (الرر: ١٥٥)، وقال

وهان سبخاه: \* ووزن سيدوه مشدرة ۴ اندر: ۱۹۵۱ وقال تعالى: ﴿ وَلَيْمِهُمُ الرَّهُمُنِ لَنَّالُسُمُمْ رُّوْمُونُكُمْ (البرز: ۱۵). فنن أطاعه امتدى ردخل البحثة ومن عصاء لهل ودخل الناره قال نظير: «كلكم يدخل البحثة إلا من أبراء قالوا: يا رسول الله ومن يأس؟ قال: «من أطاعني دخل البحثة ومن عصائي قفد

... فقوله ﷺ: أبى، أي: أبى أن يدخل الجنة. وقال ﷺ: «لا يسمع بي يهودي ولا نصراني ثم لا يؤمن بالذي جنت به

والذَّلِيلُ قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلُنَا إِلَيْكُو رَسُولا شَبْهِدًا غَيْتُكُو كَمَّ أَوْلَيْنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولا ﴿ فَعَسَىٰ فِرْعَوْثُ ٱلرَّشُولُ مَنْ مُوجِهِ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ مُنْفِقِ فِي مُعْوِثُ الرَّشُولُ المَّ

مَّاخَذَتَهُ أَخَذَا رَبِيلًا﴾ [المزمل: ١٥-١٦]. [٦]

إلا دخل النار<sup>(1)</sup>. فمن أطاعه دخل الجنة ومن عصاه دخل النار، وهذا هو الفارق بين المؤمن والكافر. .

[7] قوله: والدليل، أي: على إرسال الرسول قولُه تعالى:
 ﴿ إِنَّا أَشِكُمْ النَّحُ رَسُولًا نَضِيرًا عَلَيْكُمْ كَا أَشِكُمْ الدُرْ فَيْتُمْ مِشْهُ اللَّهِ عَلَيْمَ كُلَّمَا الدُرْ فَيْتُمْ مِشْهُ اللَّهِ عَلَيْمَ كُلِيلًا عَلَيْكُ كَا أَشِكُمْ الدُرْ فَيْتُمْ مِشْهُ عَلَيْمٍ اللَّهِ عَلَيْمَ اللَّهِ عَلَيْمَ اللَّهِ عَلَيْمَ عَلَيْهِ عَلَيْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْمٍ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْه

﴿ إِنَّا أَنْكُمْ أَلِكُمْ رَسُولُ لَسُهِمَا عَلَيْكُمْ الْوَلَمَا إِلَى مِنْفَقَرُ رَسُولُ ﴿

مَنْمُنَ وَمَوْفُ النِّسُولُ فَلْفَلْتُمْ أَشَلُ وَبِيلًا ﴾ قوله تعالى: إنا: إنا: الفسير راجع إلى الله سبحانه وتعالى، وهذا ضمير المعظم نفسه، لأنه عظيم سبحانه وتعالى.

أرسلنا: كذلك هذا ضمير العظمة. ومعنى أرسلنا: بعثناه وأوحينا إليه.

بعثناه واوحينا إليه . البكم: يا معشر الثقلين الجن والإنس، خطاب لجميع الناس؛ لأن رسالة هذا الرسول عامة لجميع الناس إلى أن

رسولاً: هو محمد 總.

تقوم الساعة.

رسود . مو محمد پيرو . (۱) أخرجه مسلم (۱۹۳) من حديث أبي هويرة رضي الله عنه . ن شاهقًا هليكم: أي عند الله سبحانه وتعالى يوم القيامة لا يد يُفكح مرسالة الله وإنام الحمية عليكم كمنا قال تعالى: ﴿ وُشُكَّ مُتَقِيرِينَ تَصَادِينِ يَكُلِّ كِلَّوَى لِلْقَامِينَ عَلَى اللّهِ مُحَمِّدًا بَهَدَّ مِنْ الرَّفِيلُ ﴿ الساء: ١٤٥ لغر الحد يوم القيامة يقول: أنا لم أقر أنمي مخلوق للحيادة، أنا لم أفر ماذا يجب علن، ومرا أفر باذا

يحرم عليّ، لا يمكن أن يقُول هذا، لأنّ الرسل عَليهم الصلاة والسلام قد بلغنهم، وهذه الأمة المنحدية تشهد عليهم، قال تعالى: ﴿ وَتَكَانِكُمْ مُتَلَقَعُمْ أَنْتُهُ وَسَكّا لِتَصْحُونُا فُهُمُدَادَعُلَ التَّاسِ وَيَكُونَ الرَّشُولُ عَلَيْكُمْ أَنْتُهُ وَسَكّا لِيَسْحُونُاً فُهُمُدَادَعُلَ الشَاسِ وَيَكُونَ الرَّشُولُ عَلَيْكُمْ مَنْكِيمًا ﴾ (البذر: 127).

فهذه الأمة تشهد على الأمم السابقة يوم القيامة أن رسلها بلغتها رسالات أنه ، بها يجدونه من كتاب الله عز وصلى الأن أنه قمل علينا نيا الأمم السابقة والرسل وما قالوه الأمههم. كل هذا عرفناه من كتاب الله عز وجل الذي لا يأتيه الباطل من يبن يديه ولا من خلفة ، تزيل من حكيم حميد.

ويكون الرسول : وهو محمد ﷺ عليكم، يا أمة محمد شهيدًا، يشهد عليكم عند الله أنه أقام عليكم الحجة، وبلغكم الرسالة، ونصحكم في الله، فلا حجة لأحد يوم القيامة بأن يقول: ما بلغني شيء، ما جاءني من نذير، حتى الكفار



يعترفون عندما يلقون في النار، قال تعالى: ﴿ كُلُمَّا أَلْهِنَ فِيهَا وَيَجُّ مُلْكُمْ مُرْتِقَا أَلْهِ يُكُوكُونِكِ ﴿ نَالُوالِينَ قَدْ يَاتَنَا فِيرُو تَكُلُّكُونُولُونَا وَاللَّهُ مِنْ فَيْمُ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّه

رُّلُ لَقَةً بِنْ فَقَوْ إِنَّ أَنْتُمْ إِلَّا فِي سَتُنْلِ كَبِيرِ ﴾ [الملك: ٩-٨] يقولون للرسل: أنتم في ضلال، فهم يكذّبون الرسلّ ويضللونهم. هذه الحكمة في إرسال الرسل؛ إقامة الحجة على

مده الحجمة هي إرسال الرسل؛ إقامة الحجمة علمى العباد، وهذاية من أراد الله هدايته، الرسل يهدي الله بهم من يشاء، ويقيم الحجمة على من عاند وجعد وكفر.

كما أوسلنا إلى فرعون رسولاً: الرسول هو موسى عليه العاشدة والسلام، وفرعون هو الملك الجيار في مصر الذي اداعى الربوية، وفرعون: لقب لكل من ملك مصر يقال له فرعون، المراد به منا فرعون الذي ادعى الربوية: ﴿ فَتَالُ لُكَا رُبُّكُمْ الْمُقْلُ ﴾ (المناوعات: ٢٤).

قعصى فرعون الرسول: هو موسى، كفر به فرعون كما قص الله في كتابه ما جرى بين موسى وفرعون، وما انتهى إليه أمر فرعون وقومه.

فأخذناه، أي: أخذنا فرعون بالعقوبة وهو أن الله أغرقه هو وقومه في البحر ثم أدخلهم النار: ﴿ يَمَّا خَوِلْتَنْهُمْ أَغُرُهُواْ الأوبالي الأولى (ص: ٢٥) . فصال في النوز في البرزخ، قال تعالى: ﴿ النَّالُ مُتِرَاتُونَ مِنْ الْمَانِ ٢٤٠ ملاً في البرزخ قبل الأخرة ، يوضون على النار صباحًا وسنا قال أن تقوم الساحة ، وهذا دليل على سائل التنبر، والبطاء بالله، فرَّرْتِعَ تُقْعُمُ التَّالِيّةُ أُولِينًا أَنْ يُؤْتِرُكِ أَنْذُ الْمُتَابِّدِ، والبطاء الكذاب في المُؤْتِرِة

[غافر:٤٦].

هذه ثلاثة عقوبات:

الأولى: أن الله أغرقهم ومحاهم عن آخرهم في لحظة واحدة.

... الثانية: أنهم يعذبون في البرزخ إلى أن تقوم الساعة.

الثالثة: أنهم إذا بعثوا يوم القيامة يدخلون أشد العذاب،

والعياذ بالله .

وكذلك من عصى محمدًا ﷺ فإن مآله أشد من مآل قوم فرعون لأن محمدًا هو أفضل الرسل فمن عصاه تكون عقويته أشد.

أخذًا وبيلاً، أي: شديدًا قويًا لا هوادة فيه، ﴿ وَكُذَالِكَ أَخَدُ يَهُ إِذَا أَنْذَا لِلْمُرَافِقِهُ وَهَيْ طَيْلَةً إِنَّ أَخَذَهُ إِلَيْهُ شَدِيدًا ﴾ [هود: ١٠٢].

# الله سُبحانه وتعالى لا يَرضَى أَنْ يُشْرَك معه

### في عِبادَته أَحَدٌ

المَسْأَلَةُ النَّائِيَّةُ: أَنَّ الله لا يَرضَى أَنْ يُشْرَكَ مَعَهُ أَحَدٌّ غَيرُه في عبادَته [٧]

فهذه الآية دليل على بئة الله علينا بإرسال الرسول محمد ﷺ إلينا، وأن الغرض من إرساله أن بيين لنا طريق العبادة، فمن أطاعه دخل الجنة، ومن عصاه دخل النار كما دخل آل فرعون النار لما عصوا رسولهم موسى عليه الصلاة والسلام.

وكذلك أعداء الرسل كلهم هذا سبيلهم وهذا طريقهم .

[۷] هذه العسالة متعلقة بالعسالة الأولى لأن الأولى: هي يهان رجوب عبادة الله والنباع الرسول \$\$، وهو معنى الشهادين، معنى شهادة أن لا إله إلا أنه، وشهادة أن محمدًا رسول الله، والسالة التاتية: أن العبادة إذا خالطها شرك وليا لا تقبل؛ لأنه لا بد أن تكون العبادة خالصة لوجه الله عز وجل.

فمن عبد الله وعبد معه غيره فعبادته باطلة، وجودها كعدمها، لأن العبادة لا تنفع إلا مع الإخلاص والتوحيد، فإذا خالطها شوك فسدت كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوهِ ، التَّكَ وَلِكَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَينَ أَشَرُّكَ لِخَبْلِنَّ عَمُلُكَ وَلِتَكُونَزُ مِنَ النسرينَ ﴾ [الزمر: ٦٥].

وقال سبحانه: ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨]. فالعبادة لا تُسمَّى عبادة إلا مع التوحيد، كما

أن الصلاة لا تسمَّى صلاة إلا مع الطهارة، فإذا خالط الشركُ العبادةَ أفسدها، كما أن الطهارة إذا خالطها ناقض من نواقض الوضوء أفسدها وأبطلها، ولهذا يجمع الله في كثير من الآيات بين الأمر بعبادته والنهى عن الشرك.

قال تعالى: ﴿ ﴿ وَاعْتُدُوا اللَّهَ وَلَا نُشَرِّكُوا مِهِ. شَنْتُكُمُّا ﴾

النساد: ٣٦]، وقال: ﴿ وَمَا أَرُوا إِلَّا لَمَتُدُوا أَلَةَ عُلْسِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاتُهُ [البينة: ٥]، وقال عز وجل: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ مِن قَالُكَ مِن زَّسُولِ إِلَّا نُوجِيِّ إِلَيْهِ أَنَّمُ لَا إِلَهُ إِلَّا أَنَّا فَآعَيْدُونِ ﴾ [الأنباء: ٢٠]، فقوله تعالى: ﴿ لَا إِلَّهُ إِلَّا أَنَّا ﴾ فيه أمران: فيه نفى الشرك،

وفيه اثبات العبادة فه تعالى. وقال تعالى: ﴿ ﴿ وَقَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُّدُوٓ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء:

٢٢٣. ﴿ وَلَقَدُ مُنْكُونَا وَ كُولَ أَنْهُ أَشُولًا أَنْ الْقَدُوا الْفَوْزَاعْتُ مِنْوَا أَلْظُنَتُ نُّ ﴾ [النحل: ٣٦]، قمرن بيمن عبادة الله واجتناب

الطاغوت؛ لأن عبادة الله لا تكون عبادةً إلا مع اجتناب الطاغوت، وهو الشرك، قال تعالى: ﴿ نَمَن يَكُمُرُ بِٱلْقُلَامُونِ

وَيُؤْمِثُ بِاللَّهِ فَقَدِهِ اسْتَمْسَكَ بِٱلنَّرْةِ ٱلْوَلْقَ لَا ٱنهِمَامُ لَمَّا ﴾ [البدرة: ٢٥٦].

فالإيمان بالله لا يكفي إلا مع الكفر بالطاغوت، وإلا فالمشركون يومنون بالله لكنهم يشركون به، ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَشَّمُهُمْ بِاللهُ إِلاَّ رَهُمُ شَرِّكُونَ﴾ [بوسف: ١٠٦]. بين سبحانه أن عندهم إيمان بالله ولكن يفسدونه بالشوك والعياذ بالله.

مستقم إيمان ياتله و دخن يفسدونه بانشرك والعياد بالله. هذا معنى قول الشيخ، أن من عبد الله وأطاع الرسول فإنه شرك بالله شيئاً، لأن الله لا يرضى أن يُشرَك معه أحد في

لا يشرك بالله شيئًا، لأن الله لا يرضى أن يُشرَك معه أحد في عبادته. قال ﷺ فسما د وبه عدر وبع عد وجا : فقال الله تعالى : أنا

قال ﷺ فيما يرويه عن ربه عز وجل: •قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك من عمل عملاً أشرك فيه معي غيري رتحت وشركة ١٠٠ هناك فوم يصلون وشهيدون أن لا إلا الله الله الله وأن محمدًا رسول الله ، ويكثرون من ذلك ، ويصومون ويحجوب لكتهم يشعون الأضراحة ، ويعدون الحسر، والتحدير والشدي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٨٥) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

رفلاتاً رملاناً، ويستغينون بالأموات، هؤلاء عبادتهم باطلة، لأهم يشركون بالله عز وجل، يخلطون العبادة بالشرك، فعملهم باطل حابط حتى بوحدوا الله عزّ وجلّ ويخلصوا له العبادة ويتركوا عبادة ما سواء. وإلا فإنهم ليسوا على ضيء، فيجب التبه لهذا، لأن الله

(00)

يوم إلى أيشرك مع في معانت أمد تكاتما بن كان لا يرضى سيحاته يشتارية أمد مهما كان الكل يقول أمد : أنا أنخذ برا الأسلم الأوليات فتعال مع في المتاطبة ، أنا أتخذ بولام شغاء لا لا أميد الأستام أميد عمر : فقول المتاطبة ، أنا أتخذ بولام شغاء لا المتاطبة ، فقائم ، ف

بأن يُشرِّك معه ملك مقرب ولا نبي مرسل، كمحمد ﷺ

والدَّليلُ قولُه تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَنَجِدَ يَقَهِ فَلَا تَدَعُواْ مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: 18]. [9]

وعيسى ونوح وإيراهيم أولي العزم، لا يرضى أن يُشرَك معه أحد ولو كان من أفضل الملائكة، ولو كان من أفضل البشر. فهو لا يرضى أن يُشرَك معه أحد من الملائكة، ولا الرسار، فكف بغدهد من الأرام، والصالحد، فقد

واستغاثوا وهنفوا بالأموات. [4] لا يرضى الله بمشاركة أحد كانتًا من كان، وهذا صويح في القرآن والشّت، لكن لمن يعقل ويتدبر، وينبذ الثقليد الأعمى، والتعلل الباطل، ويتبه لنّض، والدليل على أن اللا لا يرضى أن يُشرّك معه أحد كانتًا مر، كان قبلة تبايل. ﴿ وَإِنْ ٱلْمَــَـُنحِدَ يَقِيهُ فَلَا نَدَّعُواْ مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾ المساجد هي بيوت الله ، وهي المواطن المعدة للصلاة، وهي أحب البقاع إلى الله، وهي

بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه، يجب أن تكون هذه

المساجد مواطنًا لعبادة الله وحدُّه، لا يحدث فيها شيء لغير الله، فلا تُسنى فيها القيور والأضرحة، لأن النبي على لعن من

فعل ذلك، وأخبر أن هذا هو فعل اليهود والنصاري، ونهانا عن ذلك في آخر حياته وهو في سكرات الموت عليه الصلاة

والسلام بقوله: ﴿ أَلَا إِنْ مِنْ كَانَ قَبْلُكُمْ كَانُوا يَتَخَذُونَ الْقَبُورِ

مساجد \_ هذا يقوله وهو في سياق الموت \_ ألا فلا تتخذوا

القبور مساجد فإني أنهاكم عن ذلك (١٠) ويقول ﷺ: العنة الله

على اليهود والنصاري اتخذوا قبور أنبياتهم مساجده(٢).

فالمساجد يجب أن تطهر من آثار الشرك والوثنية، وألا تقام على القبور أو يدفن فيها الأموات بعد بنائها، بل تكون

(١) أخرجه مسلم (٥٣٢) من حديث جُنَّدَب بن عبد الله البجلي رضي الله

مواطن عبادة الله وحده، تقام فيها الصلاة، ويذكر فيها اسم

وابن عباس رضي الله عنهما.

. 44 (٢) أخرجه البخاري (٤٣٥، ٤٣٦) ومسلم (٥٣١) من حديث عائشة

الله ، ويتلى فيها القرآن، وتقام فيها الدروس النافعة، ويعتكف فيها للعبادة. هذه هي وظيفة المساجد.

أما أن تُقام فيها أوثانٌ تعبد من دون الله فهذه لسبت مساجد، هذه مشاهد شرك وإن سماها أهلها مساحد، لأن الله يقول: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمُسَجِدَ لِنُّومُ أَي: لا لغيره، ولأن المساجد هي محل اجتماع الناس وتلاقيهم، فيجب أن تكون طاهرة من الشرك والبدع والخرافات، لأن الناس يتلقُّون فيها العلم والعبادة، فإذا وجدوا في المساجد شيئًا من الشوك والخرافات تأثروا بذلك ونشروه في الأرض، فيجب أن نكون المساجد مطهرة من الشرك. وأعظمها المسحد الحرام كما أمر الله جل وعلا بتطهيره، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ بُوَّأَنَّا لانزوبُ مَكَاتُ ٱلْكِنْتِ أَن لَا تُقْرِلِفَ بِن شَيْنًا وَمُلْهَمْ بَنْنَيَ لِطَالِفِينَ وَالْفَالِمِينَ وَالرُّكِمِ الشَّجُودِ ﴾ [الحبر: ٢٦]. طهُوه من ماذا؟ طهره من الشرك والبدع والخرافات كما أنه أيضًا يُطهر من النجاسات والقاذورات.

فقوله تعالى: لا تدعوا: لا ناهية، وتدعو: فعل مضارع مجزوم بلا الناهية وعلامة جزمه حذف النون؛ لأن أصله ندعون فدخل عليه الجازم وهو لا الناهية. فلا تدعوا أيها الناس مع الله أحدًا، لا تستغيثوا بأحد مع

الله، كأن يقول: يا الله يا محمد، يا الله يا عبد القادر، أو يقول: يا عبد القادر يا محمد أو ما أشبه ذلك، فإن الله لا

يرضى بذلك ولا يقبله.

وقوله تعالى: ﴿ أَحَدًا ﴾: نكرة في سياق النهي فتعم كل

أحد، لا يستثنى أحد لا ملك مقرب، ولا نبي مرسل، ولا صنم، ولا وثن، ولا قبر، ولا شيخ، ولا ولي، ولا حي،

و لا ميت، كائنًا من كان. فهي تعم كل من دُعِي من دون الله ﴿ فَلَانَدْعُواْمَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾

[الجن: ١٨] فدلت هذه الآية على أن العبادة لا تنفع إلا مع التوحيد، وأنها إذا خالطها الشرك فإنها تبطل، وتكون وبالأ على صاحبها، ثم قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاجِدَ يَقُولُهُ بِجِبِ أَنْ تبنى بنية خالصة لا يكون القصد من بنائها الرياء والسمعة وتخليد الذكر كما يقولون، وتكون آثارًا إسلامية، هذا كله

باطل. المساجد تبنى للعبادة وبقصد العبادة، وتكون النية فيها

خالصة لله عز وجل، وأيضًا تبني من كسب طيب، لا تبني من

#### الوّلاء والبَرّاء

الثالثةُ: أنَّ مَنْ أطَاعَ الرَّسولَ، وَوَخَدَ الله، لا يَجُوزُ لَهُ مُوَالاًهُ مَنْ حادً اللهَ وَرَسولَهُ ولوْ كَانَ أَفَرَبَ فَرِيبِ [10]

قريبٍ ١٠

كسب حرام لأنها فه عز رجل، واإن الله لا يقبل إلا طبيته ( فتين المساجد من نفذة حلال، وتكون نه بانيها خالصة أرجمه الله غز وجلً لا بريد من بنائه مدخًا من الناس أو تخليدًا لذكره أو رباء أو صمعة، فإن بناء المساجد عبادة، والعبادة يعب أن تكون خالصة له عز وجل.

(١٠] لا يجوز لمن فعل ذلك موالاةُ مَن حادً الله ورسوله ولو كان أقرب قريب.

هذه مسألة الولاه والبراء وهي تابعة للتوحيد، من حقوق التوحيد الولاه لأولياء أمن والبراء من أعداء الله، والسولاة والولاء بمعنى واحد، والولاء براد به الممحية بالقلب، ويراد به المناصرة والمعاونة، ويراد به الإرث والعقل في الديات.

(١) أخرجه مسلم (١٠١٥) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

فالمسلم يوالي أولياء الله بمعنى أنه يحصر محبته على أولياء الله ويناصرهم فالمسلم يكون مع المسلمين بعضهم أولى ببعض كما قال تعالى: ﴿ وَأُولُوا ٱلْأَرْحَادِ بَعَثُهُمْ أَوْلَى بِتَعِينِ فِي كِتُب أَتُّو ﴾ [الأنفال: ٧٥]. فالتعاقل في ديات الخطأ يكون بين المسلمين، وهو ما يسمى بالتكافل، كل هذا يدخل في الدلاء، فلا يكون الدلاء بين مسلم وكافي، والمحمة والنصرة والمداث والعقل وولاية النكاح وولاية القضاء إلى غير ذلك فلا يكون ذلك بين مسلم وكافر، وإنما يكون هذا بين المسلمين؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَن يَجْعَلَ أَنَّهُ لِلْكَدْمِينَ عَلَى ٱلْمُؤْمِينَ كبيلاً ♦ [النساء: ١٤١]. هكذا يجب أن يتميز المؤمنون عن الكفار، فلا يجوز لمن وحَّد الله وأطاع الرسول ﷺ موالاةً من حادً الله . والمحادّة معناها: أن بكون الإنسان في جانب، والله

والمعادة معناها ، أن يعون الرسان في جناب والم ورسوله والمؤمنون في جانب، ويكون المحاد في جانب الكفار هذه هي المحادة.

قوله: ولو كان أقرب قريب، أي: نسبًا، فإذا كان قريبك محادًا لله ورسوله فيجب عليك محادًته ومقاطعته، ومن كان وليًا لله ورسوله وجب عليك أن تحبًّه وتواليه وله كان والمليل قرأد نعالى: ﴿ لَا يَجْدُ قَرْنَا فَيْضِرَكَ بِالْفُوْ وَالْقِيْدُ الْاَجْدِيْ بِالْأَلُونَ مَنْ كَمَا اللّهُ وَيُسْفِقُوا لَوْ صَحَاقًا المَائِمَةُ لِلْوَ الْمُتَاعِمُونَ أَلْ الْجَوْنَاتُوا أَوْ مَسْفِيتُهُمُ الْوَلِيقَالَكُمْ مِنْ الْمِنْفَقِمُ مِنْ مِنْقَا حَمَّنَا فِي الْمُؤْمِنُ مَنْ الْمُؤْمِنُ اللّهِ مِنْ فَيْمِ اللّهِ الْمُؤْمِنُ مَنْ اللّهِ اللّهِ الْمُؤْمِنُ وَلِيْسِيقِهُمْ مَنْ اللّهِ وَلِمِنْ اللّهُ وَلِينِ فَيْلِينَا فِيلِيقًا لِمُؤْمِنُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّه

اللَّهِ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ [المجادلة: ٢٢]. [11]

بعبدًا من النسب عنك، ولو كان أصحيتها أو أسود أو أييض أو أحسر بيب طبلت أن تواليه ، وإن تحق، سواء كان من بلملك أو من أقصى الشرق أو من أقصى الشرب، قال تعالى: ينهم الكثيريُّن والتلقيقُتُ بُشكَمُّ أَلِينَاتُهُ بِسَنِي ﴾ (الوين: ١٧) أي: ينهم اللحية والتناصر والتعاون، وينهم الألفة هذا بين المؤمنين.

[11] قوله تعالى: ﴿ لَآخِسَهُ»: هذا خطاب للنبي ﷺ، أي: لا يقع هذا ولا يكون موجودًا أبدًا أن يكون مؤمن بالله ورسوله يحب الكفار، فإن أحبهم فإنه ليس بمؤمن ولو كان يدَّمَى ذلك.

١- الاصول الثلاثة

#### قال ابن القيم رحمه في الكافية الشافية: أتُجتُ أعداءَ الحبيب وتَدُّعي

حبًا له ما ذاك في إمكان

وكذا تُعادى جاهدًا أحياته أبدر المحبَّةُ با أخا الشيطان

فهذا لا يمكن أبدًا أن يحب الكفار، يقول: أنا أحب الله

ورسوله لقوله تعالى: ﴿ يَأَكُنَا الَّذِينَ وَاسْتُوا لَا تَشْهِدُواْ عَدُوى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَّاءَ تُلْقُوكَ إِلَيْهِم بِٱلْمَوْدُونَ ﴾ [الممتحنة: ١] إلى قوله تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتُ لِكُمْ أَنْ أَ عَسَنَةً فِي إِنَّامِهِ وَالَّذِي مَعَهُم إِذْ قَالُوا لِغَوْمِمْ إِنَّا وُكُونًا مِنْ اللَّهُ وَمِنَّا مُعَنَّدُونَ مِنْ وَمِنْ أَفَّهِ كُذُنَّا بِكُونَا مَنْ النَّبَّا وَتَعْتَكُوا الْمُدَوَّةُ

وَالْكُفْتُ اللَّهُ احْتَى تُوْمِثُوا بِاللَّهِ وَشَدَّهُ ﴾ [المنحنة: 3]. وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ آسَيْغَنَارُ إِنْهِيدَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَن مَّوْعِدَةِ وَعَدَهَا اتَاهُ ظَلْنَا نَتُنَ لَدُ أَنْهُ مَدُوٌّ لِلَّهِ نَتَزًّا مِنْهُ إِنَّ إِنْهِمَ لَأُوَّهُ عَلَيْهُ [التوبة: ١١٤]. هذه ملة إبراهيم تبرأ من أبيه، أقرب الناس

البه لما تس: له أنه عدو الله . ودلت الآية أيضًا على أن محبة الكافر تتنافى مع الإيمان بالله واليوم الآخر، إما مع أصله أو مع كماله، لكن إن كانت

محبتهم معها تأييد لمذهبهم وكفرهم فهذا خروج عن

الإسلام، أما إن كان مجرد محبة من غير مناصرة لهم، فهذا يعتبر منقصًا للإيمان وفسقًا ومضعفًا للإيمان.

قبل: إن هدا الآية ترلت في أبي عبيدة بين الجراح رضي الله تمالى عند احتل أباء يوم بدرة لأن أبله كان على الكفر، وكان بريد أن يقتل ابنه أبا عبيدة، فقتله أبر عبيدة رضي الله عنه، لأنه عدر الله ولم يمنعه أنه أبوء، لم يمنعه ذلك من قتله غضبا لله سبحان وتعالى.

غضبًا لله سبحانه وتعالى. قوله تعالى: ﴿ أَوْلَيْكَ ﴾ أي: الذين يبتعدون عن محبة ومودة من حادً الله ورسو له.

قوله تعالى: ﴿ كَنَّبِّ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيكِنَّ ﴾ أي: أثبت الله في قلوبهم ورسخ الله في قلوبهم الإيمان.

قوله تعالى: ﴿ وَالْهَدَهُمُ بِرُقِيعَ بِنَدَّةً وَيُلِدُ يَلْقَدِ جَلْتُنَ بَقُرِي بِنَ لَيْهِمَ الْمُحْتَرِهُمُ النَّالِينَ: مِعنا الطَّنِية، قواهم بروح عنه والروح لها عند إطلافات في الذراق، منها الرح اللي هي والرَّيْنَةُ أَنْجَمًا الطِّياة، ورضا الرح كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَيْنَاتُهُ أَنْجَمًا إِلَيْنَةُ وَلِمَا الْمُرْعِينَ كَا مَا وَمِنْهَا جَرِيلُ عليه السلام أنه روح القدس، والروح الأمين



فال تعالى: ﴿ فَلُ نَزْلَهُ رُوحُ الْفُدُينِ مِن رُبِّكَ بِالْمُؤَّةِ إِنْ يُتَنِّ اللَّذِينَ اسْتُواْ وَهُدُى وَمُشْرَعِ فِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ١٠٢] وقال تعالى: ﴿ نَزْلَ بِهِ اللَّيْمُ الْأَيْنُ ﴾ [الشعراء: ١٩٣]

ومنها ما في هذه الآية وهي القوة. فايدهم بروح منه، أي: بقوة منه سبحانه وتعالى، قوة إيمان في الدنيا، وفي الأخوة ﴿ وَيُدْيَنْكُمْ جَنَّكُ ﴾ جمع جنة،

إيمان في الدنياً، وفي الأخرة فر وُيُدِينَافِمُهُ حَشَيْنِهُ جمع جنة، والجنة في اللغة البستان، سمي جنة لأنه مجتن بالأشجار، أي: مستتر ومفطى بالأشجار الملتقة، لأن الجنة ظلال وأشجار وأنهار وقصور، وأعلاماً وسقفها عرض الرحمن

سبحانه وتعالى.

قول تعالى: ﴿ لِجَرِي مِن قَبِينَ الْأَلْفَرَدُ كُلُيلِينَ فِيهَا أَلَّهُ إِنْ يَلِينَا لِلْفَرَدُ كُلِيلِينَ فِيهَا أَلَّهُ إِنَّا اللَّهِ فَلَا عَلَى مِنْ اللَّهِ فَلَا يَعْلَمُونَ مَنْ إِلَّهُ إِلَّهُ اللَّهِ فَلَا يَعْلَمُونَ مِن أَلِيلًا فِي الطَّوفَ فِي الطَّوْقِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ فَلَى اللَّهِ اللَّهِ فَلَا يَعْلَمُ مِنْ اللَّهِ فَلَا يَعْلَمُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهِ فَلَا يَعْلَمُ عَلَيْهُ وَلِيلًا فِي اللَّهِ فَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلِيلًا فِي اللَّهِ فَلَيْهُ اللَّهِ فَلَا يَعْلَمُ عَلَيْهُ وَلِيلًا فِيلًا فَلَا اللَّهِ فَلَيْكُونَ اللَّهِ اللَّهِ فَلَا يَعْلَمُ عَلَيْهُ فِيلًا فَلِيلًا فَيلًا فِيلًا فِيلًا فِيلًا فِيلًا فَاللَّهُ الللَّهِ فَلَا اللَّهِ فَلَا اللَّهُ فِيلًا فِيل

قوله تعالى: ﴿ رَبِّفَ اللَّهُ عَنْهُمْ رَرَشُواْ عَنْدُمُّ : لما أغضبوا أقرباءهم من الكفار وعادوهم منحهم الله الرضا منه سبحانه وتعالى جزاءً لهم، فهم عُوضوا بإغضابهم الأقاربهم الكفار

رتعالى جزاءً لهم، فهم عُوضوا بإغضابهم لأقاربهم الكفار عوضوا برضا الله سبحانه وتعالى، رضي الله عنهم ورضوا عنه.

عنه. قوله تعالى: ﴿ أُوْلَئِكَ بِرَبُ أَنَّهِ﴾ أي: جماعة الله، وأما الكفار فهم حزب الشيطان كما قال الله تعالى عنهم: ﴿ أَوْلَئِكُ جِرْبُ الشَّهِلَيْنُ ﴾ [المجادلة: 19] أي: جماعة الشيطان وأنصار

الشيطان، أما هؤلاء فهم أنصار الرب. فهذه المسألة تتعلق بعداوة الكفار وعدم موالاتهم، وهي لا تقنفي أننا نقاطع الكفار في الأمور والمنافع الدنيوية بل يستنق من ذلك أمور:

بستنى من ذلك أمور: الأول: أنه مع بغضا لهم ومداوتنا لهم يجب أن ندهوهم إلى الله والله وتعالى، يجب أن ندهوهم إلى الله ولى تتجهم وتطون: هولا- أمادا الله وأصلاوان، يجب ميلنا أن تنخوم إلى الله لمل أنه أن يلايتهم، فإن أن لم يستميوا فإنا نتائلهم مع القدرة، قراما أن يدخلوا في الإسلام، وبيا أن للإلوا الطرية إن كالوا من اليهود والتصاري أو السجوين،

اء الأصول الثلاث



وهم صاغرون، ويخضعون لحكم الإسلام، ويتركون على ما هم عليه.

لكن بشرط دفع الجزية وخضوعهم لحكم الإسلام، أما إن كانوا غير كتابيين وغير مجوس ففي أخذ الجزية منهم خلاف بين العلماء.

الثاني: لا ماتم من مهادة الكفار عند الحاجة (إذا احتجا السلسلون لهادتهم اكون السلسين لا يقدون عمل تقالهم، ويشتى على السلسين، من خرجم، لا يأس بالمهادة إلى أن يقوى السلسون على تقالهم أو إذا طلبوا هم السهادة يقوى السلسون على تقالهم أو إذا طلبوا هم السهادة يقوى كفترًا التأكير قائمة في المنافقة المن

الثالث: لا مانع من مكافتهم على الإحسان إذا أحسنوا للمسلمين، لا مانع أن يكافؤها على إحسانهم، قال الله تعالى: ﴿ لا يَتَهَكُّواللهُ فِي الْقِيدَ لَمْ يَتَفَرَّكُمْ فِي الْقِيدَ فَرْ يَقْرَعُمُ فِي يَرِكُمُ أَنْ تَرْهُمُ وَتَقْسِلُوا إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَّهُ اللهِ يَقِيدُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ الله ما رابعًا: الوالد الكافر يجب على ولده المسلم أن يَيَرُهُ، لكنه لا يظيمه في الكفر لقوله تعالى: ﴿ وَوَشَيْهَا ٱلْإِمْسُنَ يُؤلِدُهِ مُخَلِّمُهُ أَنْهُ وَهَا عَلَى وَهِي وَهِمَسْلَمُ فِي عَامِي أَنْ أَشْكُرُ لِي بُوَالِمُلِهِ النَّالُمُ اللَّهِ عَلَى مَنْ مَا وَحَمَدُ لَا يَعْتَمِينُ أَنْ أَمْسُكُمْ لَا عَامِينًا أَنْ ال

رُوْلِيَالُهُ إِلَّىٰ الْسَيِّمِ ۚ وَنِ مُنْ مُنْكِالُهُ طَوْلُوا لَمُنْقِيلُ الْمَنْقِيلُ اللَّهِ وَالْمَنِيلُ اللَّهِ وَالْمَنِيلُ مِنْ الْمَنْقِيلُ مِنْ الْمَنْقِيلُ مِنْ الْمَنْقِيلُ مِنْ الْمَنْقِلِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ اللَّ

خاستاً: تبادل التجارة ممهم والشراء منهم، شراء الحاجات منهم واسير اد الإسلام التي الله بعامل مع الماسية لا المناب ذلك، وقد كان النبي بقلا بمامل مع الكافر، وكذلك عامل بقلا أمل خبير ومم بهود على أن يزروها الارضي بجزء ما يضرع منها، لهي مذا من الموالاة والمحبق، وإنما هو تبادل مصالح، يجب أن نعرف هذه الأمور، وأنها لا تدخل في الموالاة وليس منها عها.

كذلك الاستدانة منهم، النبئ 糖 استدان من اليهودي طعامًا، ورهن درعه عنده ومات 瓣 ودرعه مرهونة عند يهودي بطعام اشتراه لأهله. لا مانع من هذا؛ لأن هذه أمور (11)

### .

ذيوية ومصالح ولا تدل على المحبة والصودة في القلوب فلا بدأت نقرق بين هذا وهذاه الأن بعض الناس إذا سعم تصوص المداوة للكفار وعدم مجبهم، قد يفهم أنه لا يتمامل معهم، ولا يتصل بهم نهائيا، وأن تكون مقاطعة نهائية. لاا هذا محدد بأحكام ويحدو ويشروط معروفة عند أهل العلم مأخوذة من كتاب اله وشنة رسوله على

سادشًا: أباح الله النزوج من نساء أهل الكتاب بشرط أن

يكنَّ عفيفات في أعراضهن، وأباح الله لنا أكل ذبائحهم. سابعًا: لا بأس بإجابة دعوتهم، وأكل طعامهم المباح

سابعا: لا باس بإجابه دعونهم، وأذل طعامهم المباح كما فعل النبي ﷺ.

ا فعل النبي ويود. ثامنًا: الإحسان إلى الجيران من الكفار؛ لأن لهم حق .

الجوار. تاسعًا: لا يجوز ظلمهم قال تعالى: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمُّ

تاسعًا: لا يجوز ظلمهم قال تعالى: ﴿ وَلا يَجِيمُ السَّمَّانُ قَوْمٍ عَلَى اللَّهِ مَنْكَانُ قَوْمٍ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

شنتان فوم على الا تعديلوا اعدِلوا هو افدرب يُنتعوى ؟ (المائدة: ٨].

[١٢] قوله: اعلم أرشدك الله: هذا كأنه بداية رسالة ثالثة لأنه مضى رسالتان: الرسالة الأولى: المسائل الأربع التي



تضمنتها سورة العصر، والرسالة الثانية: المسئال الثلاث التي سبقت، والرسالة الثالثة: هي هذه، وستأتي الرسالة الرابعة وهي ثلاثة الأصول فقوله رحمه الله: اعلم: تقدم الكلام على لفظها وبيان معناها والمقصود من الإتيان بها.

قوله: أرفتك أهذه ما دعاء من الشيخ رحمه الدكالي من يترا دعاء من يترا دعاء من المترا للي بنا برخمه الدكالي من يترا دام السابق إلى المراب وأوفيق للمل التاقع الده والإرشاء هو اللهائج الرئاسية المسابق والمؤلف الملح المترا من المائة المرابع المؤلف المنابع والمؤلف المنابع والمؤلف المنابع المؤلف المنابع المن

قوله ، أرشدك الله الطاعة ، هذا دعاء عطيم ، فإن السلم إذا أرشده الله الطاعة فقد صد في الدنيا والأخروة . هم استثال ما أمر الله يه واجتباب ما نهى الله عنه . هذا همي الطاعة ، أن يطيع الله في أوامر، فتضلها ، وفي تواهيه فتجتبها الطاعة ، أن يلخم الله في أوامر ، فتضلها ، وفي تواهيه المتعالمات المتعالمات

### الرسالة الثالثة الحَنيفيَّة مِلَّة إبراهِيم

تعريف الحنيفية

إِنَّ الحَنِيفِيَّةَ مِلَّةُ إِبْرَ اهِيمَ [١٣]

[١٣] قوله: إن الحنيفية ملة إبراهيم، أي: الذي يجب أن تعلمه وأن تعرفه أن الحنيفية ملة إبراهيم، والحنَّفُ في اللغة: الميل. فمعنى الحنيفية هي الملة المائلة عن الشرك إلى

التوحيد، وإبراهيم عليه الصلاة والسلام كان حنيفًا مسلمًا، حنيفًا، أي: ماثلًا عن الشرك ومعرضًا عنه إلى التوحيد والإخلاص لله عز وجل، قال تعالى: ﴿ إِنَّ إِنَّا لِمُرْهِبِـدُكَاكَ أُمُّةً قَائِمًا تِلْدِ خَنِهُا وَلَدُ بَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٠] فالحنيف من أوصاف إبراهيم عليه السلام بمعنى أنه معرض عن الشرك وماثل عنه بالكلية إلى التوحيد. متوجه بكل وجهته إلى التوحيد والإخلاص فه عز وجل، قال الله تعالى: ﴿ ثُمُّ أَرْضَيْنَا ۚ إِلَيْكَ أَنِ آلَيْنَعُ مِلْذَ إِلْرَهِيمَ خَيِيفًا ﴾ [النحل: ١٢٣] وقال

سبحانه: ﴿ مَا كَانَ إِرَاعِهُمْ يَهُويَا وَلَا تَصَرَائِنَا وَلَتِينَ كَانَ عَنِيهَا أَشُسَلِمَا ۗ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلشَّشِرِينَ ﴾ (أل عدوان: ١٥).

عَلَيْكُوْ فِي الْذِينِ مِنْ مَرَجُ فِلْلَهُ أَيِكُمْ إِنْ هِيدُ هُوَ سَتَنكُمُ ٱلنَّسْلِيمِينَ﴾ [الحج: ٧٨] وهي دين جميع الرسل.

ركن تكون اراضم حلم الصلاح السلام المثل الأطباء بعد نياء محمد ﷺ لاكن في سيال الدعوة إلى التوجيد من من طلقة. التعليم ومن الاحكامات ما لم يلكن عادرة مصير على ذلك، دكرتراء أبا الأطباء فون الأطباء المؤدم بالدع خالوا من بعد كلهم من دريات علم التعلق والسام به المتعلقة عجيم الألباء، ومن المعرة إلى التوجيد، والنبي من الشرك، علم منا محمد من المسامة المناس الم

### أَنْ تَعبدَ اللَّهُ وحدَّهُ مُخلصًا له الدِّينَ [14]

#### كانوا على ملة إبراهيم، وهي ملة التوحيد والإخلاص لله .

عزوجل. ما هي هذه الملة التي أمر نئينًا ﷺ باتباعها وأمرنا باتباعه؟ يجب علينا أن نعرفها؛ لأن المسلم يجب عليه أن يعرف ما أوجب إلله عليه من أجل أن يعتنله، ومن أجل أن لا

مهرف ما أوجب الله مقام من أجل أن يستثنه أمر تم أجل أن لا يستثنه أمر تمول كان أن يستثنه أمر تمول كان أن يستب بدون معرف لا يكني أن يسبب للإنسان، ومع في الجميد والمقام الإنسان، ولا يكني في ما من شراع الإنسان، ولا يكني الانسان، إذا يكني الانسان، إذا على عمل الانسان، إذا على ما يكني المناز، يواط على عمل تقول: لا أدري، حلا لا يجوز، يجب أن تمرفها جيدًا من المناز، الإنسان، من الانسان، من المناز، الإنسان، من المناز، من المناز، الإنسان، من المناز، عدد الله ولمناز، عدد الله ولمناز، عدد الله ولمناز، عدد الله ولمناز، عدد الله المناز، عدد الله ولمناز، عدد

[14] قوله: أن تبد أله وحدّه مخلصًا له الدين: هذه ملة البراهيم، أن تبد أله مخلصًا له الدين: تجميع بين الأمرين: المهادة والإخلاص، فعن تبدّ أله أولم يخلص له الدين، لم تكن عبادته شبكًا، فعن عبد ألله، فصاء وحيج وصلّى واعتبد وتصدق وزكر وفعل كبيرًا من الطاعات كدت لم يخلص شه عز وجل في ذلك، إما الأن فعل كل ذلك زياء أو سمعة أو أنه خلط عمله بشيء من الشرك كدعاء غير الله، والاستغاثة بغير

الله ، والذبح لغير الله ، فإن هذا لم يكن مخلصًا في عبادته بل هو مشرك ، وليس على ملة إبراهيم عليه الصلاة والسلام . كثير معن ينتسبون إلى الإسلام اليوم يقمون في الشرك

تسر من يسبون ابن الرسام الروم بملون هي السرت والنذر لها والطواف بها والبرز بها، والاستانة بالاموات وغير ذلك، وهم يقولون: إنهم مسلمون. هؤلاء لم يعرفوا مناه إراهيم عليه الصلاة والسلام التي عليها نيشهم محمد ﷺ لم يعرفوها وغالفوها على بعيرة ـ والعياذ بالله ... لم يعرفوها وغالفوها على بعيرة ـ والعياذ بالله ... هذا لند.

لعند إبراهيم لا تقبل الشرك يأي وجه من الوجوه، ومَن علط عمله يشرك فليس على مثلة إيراهيم، وإن كان يتسب إليها، ويزهم أنه مسلم، فالواجب أن تعرف مثلة إيراهيم، وأن تعمل بها، وأن تلتزمها بأن تبيد الله مخلصاً لمه الذين. لا يكون في عبادتك شيء من الشرك الأصغر أو الأكبر.

هذه ملّة إيراهيم عليه السلام: الحنيفية التي أهرضت عن الشرك بالكلية وأقبلت على التوحيد بكليتها، أن تعبد الله مخلصًا له الدس.

0.

## وبذلكَ أَمَرَ اللهُ جَميعَ النَّاسِ، وخَلَقَهُمْ لَهَا [10]

[10] قوله: وبذلك أمر الله: الإشارة ترجع إلى قوله: أن نعبد الله مخلصًا له الدين، أي: وبعبادة الله مخلصًا له الدين أمر الله جميع الخلق، أمر الله جميع الناس عربهم وعجمهم، لبيضهم وأسودهم، كلِّ الناس من عهد أدم إلى أخر بشر في لدنيا، كلهم أمرهم الله بعباده مع الإخلاص في العبادة، فال الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَيُّكُمُ الَّذِي عَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن فِيلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَغَفُونَ ﴿ الَّذِي جَمَّلَ لَكُمْ الأَرْضَ فِرَثُنَّا وَالشَّمَاء بَنَّا وَأُنْزِلَ مِنَ السَّمَاءِ مَنَّهُ فَأَخْرَجَ مِهِ مِنَ الشَّمَرُتِ رِزْقَا لَكُمْ مُسَلَّا تَعَمَلُوا بِمِّو أَنْدَاذًا وَأَنتُمْ مُنْدَمُونَ ﴾ [البغرة: ٢١-٢٢] أنه لا ندُّ له، ولا شبيه له، ولا نظير له، ولا كفؤ له، فهذا نهي عن الشرك الأكبر وعن الشرك الأصغر. أمر الله بذلك جميع الناس من أولهم إلى أخرهم.

قوله: وخلقهم لها، أي: لمبادئه وحله لا شريك له سبحان، تحقيق من أخلها، ذلك كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَنَا عَلَمْتُ لِمُثَنِّ مُؤْلِمِينَ إِلَّا يَشْتُكُمُو ﴾ (المدايات: ٥٦). وأمروا بذلك في قول تعالى: ﴿ يَتَأْتِهَا النَّامِ اعْتُدَارِيْكُمْ اللَّذِي عَلَيْكُمْ ﴾ الليز: ١٢. هذا معنى قول الشيخ: خلقهم لها وأمرهم بها، جمع الأمرين في قوله: وبذلك أمر الله جميع الناس وخلقهم لها، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْمِنَّ وَٱلْإِنْسُ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ فقوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ أَلَمْنَ وَأَلَّانِكَ ﴾ الله هو الخالق هو الذي خلق الأشياء كلها، ومن ذلك أنه خلق الجن والإنس، وأعطاهم العقول، وكلُّفهم بعبادته وحدَه لا شريك له، خصُّهم بالأمر بعبادته؛ لأن الله أعطاهم عقولاً وأعطاهم ما يميزون به بين الضار والنافع، والحق والباطل، وخلق الأشياء كلُّها لمصالحهم ومنافعهم، قال تعالى: ﴿ وَسَخَّرُ لَكُرُ مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيمًا مِّنَّةً ﴾ [الجائية: ١٣] كل مسخر لبني آدم من أجل أن يستعينوا به على ما خُلقوا من أجله، وهو عبادة الله سبحانه وتعالى ﴿ وَمَا خَلَقْتُ أَلِمُمْ وَٱلْافَ الَّهُ المستدود .

والجن عالم من عالم الغيب لا نراهم، وهم مكلفون بالعبادة، ومنهيون عن الشرك وعن المعصية مثل بني آدم، لكن يختلفون عن بني آدم في الخِلْقَة.

أما من ناحية الأوامر والنواهي فهم مثل بني آدم مأمورون ومنهيون، والجن عالم من عالم الغيب لا نراهم لكتهم موجودون، والإنس هم بنو أديم -سورا بالرائس لان بمضهم يأس بيض، يجتمعون وياأنون، والبحن سورا جنًّا من الإحتان وهو الاحتفاء، ومن المجين في اليمان ولائه مخطق وتَهَمَّةُ الليل إذا سَرَقَ، والمِنْجَنَّ، ما يتخذ للوقاية به في الحرب من السهام وغيرها، فهو يستر عامله، فالإجتان والجنان والشيء النغي المسترون عنا لا ترافيد، هو الشيء النغي المسترون عنا لا

وَهُمْ عالم موجود من أنكرهم فهو كافر؛ لأنه مُكذَّب لله ورسوله ولإجماع المسلمين، فقد بيَّن الله عز وجل أنه لم يخلق الجن والإنس إلا لعبادته لا لشيء آخر.

قهو لم يخلفهم لأجل أن ينفعو. أو يضروه، أو يعتز بهم من ذِلْمَّه أو يكتر بهم من قِلَّه، لأنه غني عن العالمين، وما خلقهم لحاجة إليهم، ما خلقهم لأجل أن يرزقوه أو يكتسبوا له الأموال: ﴿ مَا أَرْبُهُ تِنْهُ رِنْهُ وَيَا أَرْبُهُ أَنْهُلُوهُمُونِ ﴾ إِنَّا أَنْهُ لُونُهُمُ مِن إِنْهُ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُمُ اللهُ

الْزَّاقُ ذُو اَلْفُوْوَ الْفَيْدِيُّ ﴾ [الذاريات: ٥٧-٥٠]. قائلة لسر محاجة إلى الخاق، وإنما خلق الجن والإنس

فاقة ليس بحاجة إلى الخلق، وإنما خلق الجن والإنس لشيء واحد فقط وهو أن يعبدوه، وهو ليس بحاجة إلى عبادتهم وإنما هم المحتاجون إليها؛ لأنهم إذا عبدوا الله

## ومعنى يَعبُدون: يوَحُدونَ [١٦]

أكرمهم وأدخلهم الجة، فعصلحة العبادة راجعة إليهم،
وحضرة المعصية عائدة إليهم، أما أنه جل وحلا لا تضره
طفاته العلجي ولا معجلة إلعامي، قال سجعاته وتطالق
فإن تشكّرة أثمّ وَكَن في الأَرْضِ جَبِعاً فَإِلَّكَ اللّهُ عَبِيلًا في
إلرامية، 16 أنه لا تضره معمية العامي ولا تنقده طاعة
المنظم وإنما خلا راجع إلى المخان أنفسهم، إن أطاعوه،

[74] قوله: ومعنى بعيدون: يوحدون، أي: يذروني بالبداده، فالبدادة والتوسيد بعيش واحد. الوحيد يكشر بالبداده، والعبادة تشر بالتوجيد وستاهما واحد في هذا ردً على من فشر التوحيد بأنه الإقرار بأن الله هو الخالق الرازق المحين السديد. فهذا يس هو التوجيد الذي خلق الخلق من أجله، وإنسا كمي الخلق من أجل توحيد المدادة، دهو توحيد الألوبية.

أما من أقر بتوحيد الربوبية فقط فإنه ليس موخّدًا وليس من أهل الجنة، بل هو من أهل النار لأنه لم يات بالنوحيد الذي نحلق من أجله والعمادة.

## أعظم ما أمر الله به التوحيد

وأعظَمُ ما أَمَرَ اللهُ بِهِ التَّوجِيدُ، وهُوَ إِفْرَادُ اللهِ العِبادَة [17]

[١٧] قوله رحمه الله: أعظم ما أمر الله به التوحيد: هذا مهم جداً، إن التوحيد أعظم ما أمر الله به، كل الأوامر التي أمر الله بها كلّها بعد التوحيد.

به تمه بعد الوحيد. الدليل على أن أعظم ما أمر الله به التوحيدُ قولُه تعالى: ﴿ ﴿ وَأَعَبُدُوا لَقَدُولَا أَشَرَكُوا بِهِ. شَيْعًا ﴾ إلى آخر الآية (النساء:

٣٦]. هذه الآية فيها عشرة حقوق؛ ولهدا تسمى آية الحقوق

هذا الآية فيها عشرة حقوق ولهما السمل به العطوق المسترقة أن أهد المشترق حتى السمات \* ﴿ فَا يَكُمُونُا التُمُونُ لِلْمُرْقِيْنِ وَكَمْنُا ﴾ ﴿ وَإِلَالِهِيْنَ إِسْسَائِهُ هَذَا هِ السفى التأثير ، ﴿ وَيَوْمِ اللَّمَنِّ فِيهِ اللَّهِ السفى التألف . وفرو التأثير على الملكن المبتلك بهم قرابة نسبية من جهة الأب الإ الأم، كالأباء والإحماد، والراحمام والصاحب والأحوال والخلاف والإخرة والأحواث ، وأولاد الإخرة والأحواث التري، فهم عنى الله عن العرب فهم عنى التاري، والإحماد التري، فهم عنى التاري، والإحماد والتاري، فهم عنى التاري، فهم عنى التاري، والإحماد والتاري، فهم عنى التاري، فهم عنى التاري، والإحماد والتاري، فهم عنى التاري، فهم عنى التاري، فهم عنى التاري، في التاري، فهم عنى التاري، في التاري، فهم عنى التاري، فهم عنى التاري، في التاري، ﴿ زَالْتِنَكَيْنَ ﴾ الأينام من المسلمين، وهم كل من مات أبره وهو صغير ولم يبلغ وصار بحاجة إلى من يسد مَسَدُّ أبيه في رعاية هذا الطفل تربية وإنفاقًا وقيامًا بمصالحه، ورفع ما شود و لأنه لسد له أن يجمعه ونفقًا علمه و بدافع عنه، فهو

في رعاية هذا الطفل تربية رايفاناً ويقاناً بمسالحه، ورفع ما يشروه الآن ليس له أب يحميه وينفق عليه ويدافاع عه، فهو يحاجة إلى من يساعده الآنه فقد أباه وعائله، وله حتى في الإسلام. المهم أن الله يدافعا يحقه سيحانه وتدالي، قوله: ﴿ وَكُلُّ

الشهر ان اله بداها بعضه سبحاء درنسالي، قوله: ﴿ وَلاَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّلَّا اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللللَّالِيلَا الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللللللَّالَّةِ الللْ

هذا دليل على قول الشيخ : أعظم ما أمر الله به النوحيد، تحيث إن الله بنا به في أيات كثيرة منها هذه الآية ، ومنها قوله تحيث ﴿ هُو وَقَدَّى رَكِنَّهُ أَلا تَشَكَّرُا إِلَّا أَيْهُ } (الإسراء: ٣٣ ) على سبحان وتعالى بالنوحيد، وهذا بدل على أنه العظم ما أمر الله به ﴿ ﴿ فَقَلْ تُشَاقِلُ النَّرِحِيدُ وَهِذَا بِدَلُّ على أنه العظم ما أمر الله به ﴿ ﴿ فَقَلْ تُشَاقِلُ النَّرِكُ مَنْ مُنْ رَبُّ حَسَّمًا يَلْكُ حَسَنَةً الْاَفْتِكُمُ إِلَّهِ النَّهِ اللهِ شَيْئًا وَبِالْوَلِيْنِينِ إِحْسَنَا ۚ وَلَا نَقَتُلُوا أَوْلَدَكُم قِنَ إِمْلَقِ ﴾ [الأنعام: ١٠١].

هذا دليل ميل بما يأتي أن انظيم نابي الله عدد الشركة . يؤذا كان انظيم دا الدلية به الارجيد ، وقد يجب أن يبد ال الإسبان يملم المفتدة في كل يشيء ، الفيئة مي الأساس . فيجب أن يما يها يالتأم والتخليم ، وأن يدارم على تدريسها فيجب أن يما يما يكل من ما مقطم ما أرس الله به . يكل من الدناسي أن تعجلها أنتر الألاجار أن يها يها لا أن الألواء مثال دماة يزهدون في تعليم التوحيد والمقيدة، مثال أناس الدنانية ويقاء ، ولان الإسلال بالدين كله يجب

وما هو التوحيد؟ هل هو أن تقر بأن الله هو الخالق الراؤق المحمي الحسيت؟ لا، التوحيد هو إفراد الله بالعادة، لان الله قال: ﴿ وَرَمَا عَلَمْتُ لِلْمَنْ وَالْإِسْرَالَا لِيَسْتُلاوِهِ ﴿ (الدربات: -21 وقال الضير: يعبدون، أي: يوحدون، فقسروا التوحيد العادة:

وحيد بانعباده. إذًا فالتوحيد هو إفراد الله بالعبادة، وليس هو الإقرار بأن . هم الخالق الرازق المحي المميت المدر، لأن هذا

# أعظم ما نهى الله عنه الشرك

# وأعظمُ ما نهَى عنه الشَّركُ [١٨]

دروره في القيأد موجود في طول الفلاد لا يوجد عاقل في النباي بعقد أن احتما خلق السداوت والأولاد في من في النباي بعقد أن احتما خلق السداوت والأولاد في من التخدر والملاحمة بعقد أن احتما من الشير على يزاؤ و قرئيل التخدر والملاحمة بعقد أن يشرًا بعائل بشرًا والسأن يستمي على الزام ويكف ويكان ويشرًا إلساناً يستمي على الزام ويكف ويكان ويشرك المناب على المناب على المناب المناب على المناب المناب

ولهذا قال الشيخ: التوحيد هو إفراد الله بالعبادة، وليس هو إفراد الله بالخلق والرزق والإحياء والإمانة، لأن هذا شيء معروف، ولا يكفي توحيد الربوبية في تعريف التوحيد.

معروف، ولا يكثمي توحيد الربوبية في تعريف التوحيد. [۱۸] قوله رحمه الله: وأعظم ما نهى الله عنه الشرك: هذه فائدة عظيمة، لأن بعض الناس يعتقدون أن هناك أشياء هي



أعظم الجرائم، وأعظم ما نهى الله عنه، فيقول: الربا هو أعظم السحرمات، الرئي هو أعظم المحرمات، ولذلك يركزون على النهي عن الربا وعن الزئي وعن نساد الأخلاق، ولكن لا يهتمون بأمر الشرك، ولا يحذون منه، وهم يرون الناس واقعين نيه، فهذا من الجهل العظيم بشريعة الله سبحانه وتعالى.

فاطعها ما نعى الده حد هر الشراق، فور المطهم من الراب إدافقهم من شرب المسلم، والمطلم من الفسار والسيب، هم التمام المسلمات، والمسلم بن الفسار والسيب، هم المعلم المسلمات، والمسلم نيسته في التمام المتحافظ المنافئ المتحافظ المنافئ المتحافظ المنافز الم هذه المحرمات بدأها الله بقوله: ﴿ أَلَّا تُشَرِّقُواْ بِهِ. شَيَّعًا ﴾

فدل على أن الشرك هو أعظم ما نهى الله عنه.

وفي سرود الإسراء قال الله تعالى ﴿ فَ لَغَيْشُكُمْ كَا فَهُ إِلَيْكُ اللّهِ اللّهِ عَلَى مَثَلًا مُعَالِكُمْ اللّهِ اللّهِ عن المُسْرَدُ مِنْ اللّهِ عن المُسْرَدُ فَاللّهُ ﴿ فَاللّهُ مُلّهُ مُلّكُمْ مُلّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ فَقَالَ ﴿ فَلَا مُلّهُ فَلَكُمْ مُلّهُ مُلّهُ مِنْ اللّهُ على اللّهُ اللّهُ اللّهُ على اللّهُ عن اللّهُ ع

وفي الحديث الصحيح أن النبي ﷺ سئل: أي الذنب أعظم قال: «أن تجعل فه نذًا وهو خلقك» قبل: ثم أي؟ قال: «أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك» قبل: ثم أي؟ قال: «أن تزاني حليلة جارك؟»(<sup>(1)</sup>.

وأنزل الله تصديق ذلك في فوله: ﴿وَالَٰهِينَ لَا يَنْفُونَكُ مَعَ اللَّهِ النَّهَا مَاخَرَ وَلَا يَشْتُلُونَ النَّفْسَ الَّهِي حَرَّمَ اللَّهُ اللَّهِ إِلَّا بِاللَّحَقِّ وَلَا يَرْتُونَكُ وَتَنْ يَشْعُلُ وَلِيّهِ بَنْقُ أَلْسَانَكُ ﴿ النَّهِ فَانَ : هَبْدًا بِالشَّرْكُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٨٦١)، ومسلم (٨٦) من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه.



ني قوله: «أن تجعل لله نذاً- أي شريكًا- وهو خلفك» وقال: هو أعظم الذنوب؛ لأنه سئل أي الذنب أعظم؟ فيدا بالشرك. وقال ﷺ: ۱۳جنبروا السبع الموبقات، قيل: وما هن يارسول اله؟! قال: «الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس

التي حرم الله إلا بالحق؛ إلخ الحديث(١).

بدأما بالدورة فداً مل أن الشروة هر أنفط اللانوب ولذلك بأن السترة لا يدمن البحة أبداً، قال تعلى ﴿ فَإِنْ مَا تترفيقر فَهُ وَقَدِينَا لا يعلن البحة إلى المنافرة وتقليمية في التستميم إلى اللاندة إلى المنافرة أن المنافرة الله إلى المنافرة الله إلى المنافرة إلى المنافرة الله المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة بأن الله لا يعفر فدل قال على ترمير الجمة على المسترق ، وأن أنه لا يعفر في المنافرة المن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٧٦٦)، ومسلم (٨٩) من حديث أبي هريرة رضي



الما أشراط ثوته لا يُعفر، حكم الله أنه لا يُغفر، وكذا المناسي والا كان هذه بكار مون الشرك لؤنه لا تميز عليه البحة، ما أن يغفر الله له من أول وهذ يريخط البحة، وإما أن يغفر الله له من أول وهذه يطبعها للبحة، وإما أن يغفر من النار يعد منطيعه ويشغل المتحدة، المعرض مهما كان من الأسترى والمحاصي التي مون الشرك والا يعجم من السابق، وهد والديم من المناسق، وتعالى المتحدة المتحددة المتحددة

أما المشرك فإنه محروم من ذلك كله والعياذ بالله، فدل على أن الشرك هو أعظم الذنوب قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْقِئْرَكَ لَقُلْمُ عَظِيدٌ﴾ [نفعان: 17].

وقال حيضة: ﴿ وَتَنْ يَقَرِلُهُ فِيلُو الْفَقِلَ الْفَقِلُ الْفَقِلُ الْفَقِلُ الْفَقِلُ الْفَقِلُ وَاللَّهِ فَل (السنة 18) ﴿ وَتَنْ يَقِعُلُمُ اللَّهِ فِي اللَّهِ فَلَا اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللْمُؤْلِمُنِيْلَ اللْمُؤْلِمُنِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِمُنِيلُّهُ اللْمُؤْلِمُنِي اللْمُؤْلِمُ اللَّلَا اللْمُؤْلِمُ اللْمُولَالْمُؤْلِمُ اللْمُؤْلِمُ اللَّهُ اللْمُؤْلِمُ اللْمُؤْلِمُنِيْ

# وهو دُعوةُ غيرِه مَعه [١٩]

الشرك الأكبر وهم يدَّعون الإسلام؟

قال تعالى: ﴿ فَاقْتُلُوا ٱلْشَهِرِينَ خَيْثُ وَجَدَفُوهُمْ وَخُلُوهُمْ وَأَحَشُرُوهُمْ وَأَقْدُوا لَهُمْ كُلُ تَرْصَدُو ﴾ [النوبة: ١٥ نيجب التحذير من الشرك وبيانه للناس حتى يجتنبوه هذا الذي يجب.

أما أن يسكت عن الشرك، ويترك الناس يهيمون في عبادة غير الله، وهم يتأهون الإسلام، ولا أحد ينقى ولا أحد يعذر، فالأمر حظير جذاء حقال ناس يحتجون إلى النهي عن الربا والزانى وضاد الأخلاق، هذه أمور محرمة ويها قساد، لكن الشرك أعظه، قلماقاً لا يهتم بالنهي عن الشرك و التحدير من الشرك، وبيان ما يقع فيه كليم من الشرك، وبيان ما يقع فيه كليم من الشرك، وبيان ما يقع فيه كليم من الشرك، في

لماذا هذا النساهل في أمر الشرك والتفاقل عنه وترك النامي يقمون فيه، والعلماء موجودون بل بيشون مع هؤلاء ويسكنون عنهم؟ الوالب أن يتجه أولاً إلى النهي من هذا المقطر العظيم الذي نقاك بالأنه فتكاً ذريفًا، كل ذنب دونه فهو أهوز منه، والراجب أن يبدأ بالأهم الأأهم.

(14) هذا تعريف الشرك: هو دعوة غيره معه: بمعنى أن يُشرّف شيء من العبادة لغير الله، مِن مَلكِ من الملائكة أو



نبي من الأنبياء أو صالح من الصالحين أو يَنَيِّعُ من النِيَقَات أو غير ذلك من كل المخلوقات، فمن صرف شيئًا من العبادة لغير الله فهذا هو أعظم ما نهى الله عنه هذا هو الشرك.

فاعرفوا تفسير التوحيد وتفسير الشرك، لأن هناك من الناس من يفسر التوحيد بغير تفسيره، ومن يفسر الشرك بغير تفسده.

سن الساس من بالحرارة: إن النسرال معر المشرولة من الساسكية من الأصل المنهج بدوا طاقير الأن مع الأسعى الحرف الطاهة، لا شك أن العام المنطقة، لا شك أن العام المنطقة المنطقة في تحليل ما حرم الله أو تحريم ما أصل الله مناظ من من المنطقة من ، ومو معاقطة من ، ومو معاقطة من ، ومو معاقطة من ، ومو معاقبة من المنطقة من المنطقة من المنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة المنطقة والمنطقة المنطقة المنطقة



المال جعله الله محبوبًا حبًا طبيعيًا ﴿ وَغُمُّ رَبِ ٱلْمَالَ عُمَّا حَمًّا كُمَّا [الفجر: ٢٠]. ﴿ وَإِنَّمُ لِحُبِّ آلْفَتْرِ ﴾ أي: المال ﴿ لَشَدِيدُ ﴾

(العاديات: ٨) ﴿ قُلْ إِن كَانَ مَائِلَةِثُمْ وَأَثِنَاؤُكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ أَحَتَ إِلَيْكُم ﴾ [النوبة: ٢٤]. قال: أحب إليكم، ما أنكر عليهم أنهم يحبونه، لكن

أنكر عليهم أنهم يقدُّمون محبته على محبة الله، محبة المال ليست شركًا؛ لأن هذه محبة طبيعية، الناس يحتاجون إلى المال ويحبونه، محبة المال لبست شركًا؛ لأنه من محبة المنافع التي ينتفع بها الإنسان، لكن هؤلاء الذين يقولون هذه المقالات إما أنهم جهال لم يتعلموا التوحيد والشرك، وإما أنهم معرضون يريدون صرف الناس عن هذه الحقائق إلى أشياء هم يريدونها، ومآرب يريدونها، والله أعلم بالمقاصد. المهم أن هذا ليس هو الشرك، الشرك هو دعوة غير الله معه، أو صرف شيء من أنواع العبادة لغير الله، كالذبح والنذر والدعاء والاستغاثة والاستعانة والالتجاء والخوف والرجاء وغير ذلك، هذا هو الشرك الذي هو أعظم الذنوب، دعوة غيره معه سبحانه وتعالى، لأن الدعاء هو أعظم أنواع

ومنهم من يقول: الشرك هو محبة الدنيا ومحبة المال.

#### والذَّليلُ قولُهُ تعالى: ﴿ ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا نُشْرِكُوا مِعِ شَيْعًا ﴾ [النساء: ٣٦]. [٢٠]

العيادة كما قال سيحانه: ﴿ فَلَمْ تَقَوْلُ فَلِيّ وَلَيْقَ فِيلَوْ فَلَوْ فَلِكُونِ مِنْ فَيورِ لَا يَسْتَشِينُ فَلُونُ فِيلًا الراحدة !) . وقال ﴿ فَالْتَحَالِقُلُمُ فَقِيلُونِ فَلَ اللّهُ فَقَلِيونَ لَمُ النّهُ وَلَوْنَ فَلَوْنَ اللّهُ فَلِيلًا وَرسوله أما هذه الجزيات التي يجعلونها هي الشراق فالسي تكللك، لكن يقال أن ويعضها جزء من الشرك وإن هناك ما هو أخطر منه وأمم منه الأن

(-1) وقد والطلبل قرق مسال (=6) والكثيرات كالكثيرات ويركثه ويركثه في الناسل مال المقدم المرافقة بعد في المشارك والمثلور كثيراً في مواقع من والمثلور الكثيرات والمهم من المرافقة من مواقع من المرافقة من مؤتم من المرافقة من المؤتم والمشارك والمشارك من المناسبة من المؤتم المناسبة والمناسبة والمناسبة من المؤتم من المرافقة من المناسبة من المؤتم من المرافقة من المناسبة من المناسبة من المناسبة من من المناسبة من المناسبة من المناسبة من مناسبة من مناسبة المناسبة مناسبة من مناسبة المناسبة مناسبة مناسبة المناسبة والمناسبة والمناسبة المناسبة المن

#### الرسالة الرابعة

### الأصول الثلاثة التي تجب معرفتها الأصل الأول: معرفة الله عز وجل

فَإِذَا قِيلَ لَكَ مَا هِيَ الأَصُولُ الثلاثةُ التِي تَجِبُ مَعرِفَتُها؟ فَقُلُ: مَعْرِفَةُ النَّبِدِرَبُهُ، وَدِينَهُ، وَنَبِيَّهُ مُحَمَّدًا

.[\]@

[1] قوله: الأصول: جمع أصل، والأصل ما يُشى عليه غيره والفرع ما يشى على غيره فهذه مسبب بالأصول لأنها يُشى عليها غيرها من أمر الذين؛ فلذلك سميت أصولاً لأنها يُشى عليها أمرُّ الدين، وكلُّ الذين يدور على هذه الأصول الملائد.

قوله: معرفة العبد رُبُّة: ربه منصوب لأنه مفعول لمعرفة؛ لأن المصدر (معرفة) أضيف إلى اسم الفاعل (العبد) والمصدر إذا أضيف يعمل عمل فعله عند التحويين، فالمصدر هنا أضيف فيعمل عمل الفعل. قوله: وديته ونبيه: معطوف عليه، أي: على المنصوب، هذه أصول الدين إجمالاً. وسيأتي تفصيلها في كلام الشيخ رحمه الله إذ شاء الله.

لماذا خص هذه الأصول الثلاثة؟

لأها مي الأسامات لذين الإسلام، والأها من الصاقل الساقل المن المساقل المن إلى المساقل المن إلى المن المن المن المن المن المن المن أو من قرء الأن العبد إذا وصوف عند النسر بالمعين إلى المنفية على المناقلة في القبل والمعين اللي المنفية على المناقلة أعلم يعين المناقلة أعلم يعين في المناقلة أعلم يعين في المناقلة المناقلة المناقلة المناقلة المناقلة المناقلة المناقلة والمناقلة والمناقلة المناقلة المناقل

وأما المرتاب الذي عاش على الربية والشك وعدم اليقين، وإن كان يدّعي الإسلام، إذا كان عنده شكوك وعنده ريب في دين الله كالمنافق فإنه يتلجلج، فإذا قالوا له: مُنْ رَئُكُ عِمْول: لا أدري، وإذا قالوا: ما دينُكُ عِمْول: لا أدري، وإذا قبل: مُنْ نبيك؟ يقول: لا أدري، هاه هاه لا أدري سمعت الناس يقولون شيئا فلته''.

أدري سمعت الناس يقولون شيئًا نقلته ```. يعتي أنه في الدنيا يقول ما يقوله الناس من غير إيمان والعياذ بالله، هذا المنافق الذي أظهر الإسلام وهو لا يعتقده في قلبه، وإنما أظهره من أجل مصالحه الدنبوية، فيقول في

الشاب: وي القد وهر قبر مون بها قد سكر والماد إنشاد المقاد المقدد بقيت كريا الرساح موض بالإسلام، فقد سكريا المقدد في قلبه الماد المقدد في قلبه الماد المقدد في قلبه الماد والماد المقدد في قلبه الماد والماد المقدد في قلبه الماد والماد المقدد الماد والماد والماد

مستمع، بن . نعات من سهون، ويستين صديه عني مبره سمى تمختلف أضلاعه . ويُقتح له باب إلى الناز فيأتيه من شمُومها وحَرَّمًا فيقول: يا رب لا تُتِم الساعة، هذه عيشته وحالته في القد . و العباذ بالله ، لأنه ما أجاد بالجواد السديد .

۱۱) سبق تخریجه ص ۲۰.

فإذا قِيلَ لَكَ: مَنْ رَبُّكَ؟ فقُلْ: رَبِّيَ اللهُ الذي رَبَّاني وربِّي جميع العالَمين بنِعَمه [٢]

ولذلك يبادي مناو أن كذب مبدي فأفرشوه من الناو. وانتجوا له بابًا من النار، والعباد باله. وفزا كانت هذه السائل بهذه الأمهية وجب علينا أن تتشلهها وأن نعتقدها، ولا يكفى التعلم فقط، بل تعلمها ونعقدها ونومن بها نصيل بها ما دعنا على قيد الحياة، لعل ألله أن يبينا عدل السؤال في القبر.

بقول الله تعالى: ﴿ يُمْيَتُ اللّهُ الَّذِينَ مَا مَثُواْ بِالقَوْلِ الشَّاجِ فِي الْمُتَبَوَّةُ الذَّبَا وَفِي الْآجِسَرَةُ وَبُيْسِلُ اللّهُ الظَّليلِيرِينَ وَيُعْمَلُ اللّهُ مَا يُشَاتِهُ [الراهب (٢٧] .

فهذه الأصول الثلاثة لها أهمية عظيمة، ولهذا زكّرَ عليها الشيخ في هذه الرسالة ووضحها من أجل أن ندرسها، ونتمثّن فيها ونعتقدها ونعمل يها، لعل الله أن يثبتنا وإياكم بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة.

[٣] لما يئن الشيخ رحمه الله الأصول الثلاثة مجملة أراد أن
 يبينها مفصلة واحدًا واحدًا بأدلتها من الكتاب والشنة ومن
 آيات الله في الكون ومن الأدلة العقلية، وهكذا يجب أن تبنى

العقائد على أدلة الكتاب والسُّنة وعلى النظر في آيات الله الكونية من أجل أن ترسخ وتثبت في القلب وتزول جميع

نبه. وأما العقائد المبنية على الشُّبهات وعلى الشكوك وعلى

أقوال الناس والتقليد الأعمى فإنها عقائد زائلة لا تثبت، وهي عُرضة للنقض وعُرضة للإبطال.

قلا تثبت المقيدة ولا سائر الأحكام الشرعية إلا بأدلة الكتاب والشنة وبالأدلة المغلبة المُسَلَمَة، ولهذا أكثر الشيخ رحمه الله من سباق الأدلة على هذه الأصول الثلاثة، فلا يست أصل منها إلا وقد دعمه بالأدلة والبراهين اليقينية الني تطرد

أصل منها إلا وقد دعمه بالأدلة والبراهين البقينية التي تطرد الشكوك والأهواء، وترسخ العقيدة في القلب. قوله رحمه الله: فإذا قبل لك، أي: شيئلت مَنْ ربك؟ وهذا مدال ماه دستُه أل عدم في الدناء الآث ترد ناه ما ال

وهذا سؤال وارد سنسال عنه في الدنيا والآخرة، فلا بد أن تعرف ربك عز وجل، وأن تعبب بجواب صحيح مبني على اليتين والبرهان، فقل: ربي الله - هذا هو الجواب - الذي رباتي وربى جميع العالمين بنعمه هذا استدلال عقلي.

اليقين والبرهان، فقل: ربي الله ـ هذا هو الجواب ـ الذي ربائي وربي جميع العالمين بنعمه هذا استدلال عقلي. فالربُّ جل وعلا هو الذي يربي جميع عباده بنعمه، ويغذيهم برزقه، يخلقهم ـ بعد أن لم يكونو اشيئًا مذكورًا ـ في بطون أمهاتهم خلفًا من بعد خلق في ظلمات ثلاث، ويوصل إليهم الرزق حتى في بطون أمهاتهم؛ ولذلك يتمو جسم الجنين في بطن أمه ويكبر، لأنه يصل إليه الرزق من الله سيحانه ونطالي، ويصل إليه اللذاء.

ثم تُنفخ فيه الرُّوح فيتمرك وبحيا بإذن الله هذه تربية في البطن، ثم إذا عرج فإن الله سبحانه بربيه بنصمه بالصحة والمافية، ويُلورُ عليه لبن أنّ، فيتغذَّى إلى أن يأكل الطعام ويستغني عن الحليب، ثم ينمو شيئاً فشيئاً عقد ومسمه ويسمع، ينم شيئاً فشيئاً عشي ينع المنظم، ثم ينمو وسيع ويسم، ينم شيئاً فشيئاً والمن من ينمو ينمو فينما والقافة.

حتى يبلغ الشأة وبيلغ أربعين منة ويكون في طابة اللؤة.
فين الذي يغذيه من يعم أن خلقه في يعلن أمه إلى أن
يعودت، من الذي يغذيه من الذي يقد خفا اللغام إهداراً
الشراب في جسمه فيصل إلى كل خلية وطعللة وإلى كل
يكون في جسمه من الذي يتهي إلى الطعام والسراب، من
للذي يعمون ويغرج من خرره، من الداليات من
منذا الإنسان، أليس مو الله ميسان وتعالى ؟ هذا هو الرئي
سيان وتعالى ؟ هذا هو الرئية
للالذي ربيء، هو الذي رباتي ويرب جميع
العالمية، منذا الإنسان، الذي يربي، هو الذي رباتي وربي جميع
العالمية، منذا الإنسان، الذي يربي، هو الذي رباتي وربي، جميع
العالمية، منذا الإنسان، الذي يربي، هو الذي رباتي وربي، جميع
العالمية، منذا الإنسان، الذي يربي، هو الذي رباتي وربي، جميع

# وهو مَعبودِي ليسَ لي مَعبُودٌ سِوَاهُ [٣]

[٣] قوله: وهو معبودي: الربّ الذي هذا شأنه هو الذي يستحق العبادة مني ومن غيري، ثم أيضًا نبّه الشيخ رحمه الله أنه لا يكفي الإقرار بالربوبية، لا يكفي أن تقول: ربي الله الذي ربائي بنعمه.

هذا لا يكفي لا بدأن تعترف له بالعبودية، وأن تُخلِص له بالعبادة، وهذا هو الفرق ما بين الموحّد والمشرك، فالموحّد يُهوُّ بربوبية الله عز وجل وبعبوديته وحدّ، لا شريك له، والمشرك تُؤَةً بروية الله ولكت مشرك في حيات، يُشرك بعد أخي عباده، بيشرة في حيات، بيشرك بعد أخياً. علم هم الشرق ما بين الوحد والمسؤلين الموحدة يقول: ربي الله ، رفو معبودي، وليس في معبود سواه، أما المشرك فيقول: ربي الله اكتن المجادة عند ليست خاصة بالله، بيشد من الله الأجيار والأخيار والاراية الاسالعين والقبور، فللك صار مشركًا ولم ينقمه الإقرارة بالربية ولم يعلم في (الإسلام)

وبيه وتم پدخته في الإسلام. فقوله: وهو معبودي، أي: الإله الذي أعـده.

وتوله: ليس لمي معبود صواه: لا من المدلاتكة ولا من الرسل ولا من الصالحين ولا من الأنجار والأحجار ولا من أي شهره، ليس لمي معبود سواه سبحانه وتعالى، هذا نقرير التوجيد بالعامل، وهذا دليل عقلي، ثم ذكر العامل التقامي من القرآن.

والدليل قولُه تعالى: ﴿ ٱلْكَـٰمَـٰدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَـٰلَمِينَ ﴾ [الفانحة: ٢].

الماتحه: ١٢. هذه الآية هي أول القرآن في المصحف، ليس قبلها إلا بسم الله الرحمٰن الرحيم، وهي آخر كلام أهار الجنة، قال

#### نعالى: ﴿ وَمَا يَوْرُ مُقَوِّعُهُمْ لَيَ لَكُسَّتُهُ يَّوَرِبُ ٱلْمُسَلَمِينَ﴾ ليوس: ١٠] والله جل وعلا افتتح بها الخلق، فال تعالى: ﴿ لَمُسَسَّمُهُ يَعْ الْمُهِي عَلَقَ السَّمَنُونِ وَالْأَرْضُ وَيَعْمَلُ الظَّفْتِ وَالنَّوْرُ ﴾ (الانعام: ١).

وختم بها الخلق، قال تعالى: ﴿ وَقُلِينَ بَيْنَتُمْ بِلَقِيْقَ وَقِبَلَ لَمُمُنَدُ يَقِدِ رَبِّ الْتَعَلِّمِينَ﴾ [الزمر: ٧٥] فتح بها الخلق وختم بها فهي كلمة عظيمة.

ققوله تعالى: الحمد: الثناء على المحمود مع محبت وإجلاله، والله: في الحمد للاستخراق، أي : جميع المحامدة لملكا واستخفاقاً قهو المستحق للحمد المطلق، وأما غيره فيحمد على قدر ما يفعل من الجميل ومن الخبر، وأما الحمد المطلق الكامل فهو قد عز وجل لأن المحم كلها

وحتى المخلوق إذا أسدًى إليك شيئًا من الإحسان فإنه من الله عز وجل، هو الذي سخر لك هذا المخلوق، وهو الذي مثّنه من أن يحسن إليك، فالحمد يرجع إلى الله

سيحانه وتعالى. وقوله: لله: جار ومجرور متعلق بمحذوف خبر المبتدأ، أى: الحمد كائن أو مستقر فه عز وجل. والله: معناه: ذو الألوهية والعبودية على خلقه أجمعين، الاسم لا يسمر به غيره سبحانه، لا أحد تسمر ملك،

سلسلة شرح الرسائل

وهذا الاسم لا يسمى به غيره سبحانه، لا احد تسمى بلك، حتى فرعون ما قال: أنا الله، لكنه قال: أنا ريكم، فهذا الاسم خاص بلك، لا أحد يتسمى به أبدًا ولا أحد يجوق أن يقول: أنا الله. وب: تعت لاسم الجلالة وهو مجرور وهو مضاف.

العالمين: مضاف إليه مجرور وعلامة جره الياء؛ لأنه

ملحق بجمع المذكر السالم .

فواضح أن الحمد كله والثناء كله لله رب العالمين.

وعالم الملائكة وعالم الجمادات والطيور وعالم السباع وعالم الحيوانات وعالم الحشرات والذر، عوالم في البر والبحر لا يعلمها إلا الله ولا يحصيها إلا الله، كلها الله ربها.

رب العالمين: وهذا لا يطلق إلا على الله سبحانه عز وجل، لا يمكن لأحد أن يقال له: رب العالمين.

وجل، لا يمكن لأحد أن يقال له: رب العالمين. فإذا قبل: الرب: فهذا لا يطلق إلا على الله، على الله جل. وعلا، ولا ينصرف إلا إليه، أما المخلوق فبقد فبقال:

ربُّ الدار، ربُّ البهيمة، أي: مالكها وصاحبها.

وكُلُّ ما سـوى الله عـالَـمٌ، وأنــا واحِدٌ مـن ذلـكَ العالَم[٤]

[٤] ثم بين الشيخ رحمه الله وجه الاستدلال بهذه الآية .

قبوله: ركل ما سري الأن الله رئال الراحم من ذلك السائل من الما المسائل و أثا واحد من ذلك السائل و أثا واحد من ذلك من المالسين، و أثا واحد لهذر من المالسين، فا المالسين، فا المالسين، فا المالسين، فا المالسين، فا المالسين، فا المالسين، في المسلم، فا من رجيل، وما مام أن ربي رما مام أن من من المالسين، فيو المسلمن للمالسنين لمن المسلمن للمالسنين في المسلمن في المالسنين، في المسلمن في المسلمن، في المسلمن في المسلمن، في المسلمن في المسلمن، في المسلمن في المسلمن، في المسل

للفاطئة بيد الحصر لان تقديم المعدول . إياك . وتأخير الناصل عنهد يدل على المصرد فإليات نعيد يختلف من المصرد فإليات نعيد يختلف من نعيدك من في والكون كلم . وألك كلم يكون الكون كلم يكون المواقد كل يوالك للميكن التي والرئاس، أي لا نعيد غيرك، والمهادة لا تنصح إلا مع النامي والإلانات، نقيم والإمان التي والإلانات، نقيم والإلانات، نقيم والإسابات، نقيم واليات، نقيم الإلوجية عما سوى اله وإسابتها له

فإذا قِيلَ لك: بما عَرَفْتَ ربُّك؟ فقل: بآياته ومخلوقًاتِهِ [٥]

[٥] أنت قلت: الله ربي أو ربي الله الذي رباني بنعمه، ما هو الدليل على أن الله ربُّك الذي ربَّاك بنعمه؟

جاء الشيخ بأدلة من الوحي ومن العقل كما سيأتي، فإذا

قبل لك: بما عرفت ربُّك؟ لأن من ادَّعَى شيئًا فلا بد أن يقيم

الدليل على دعواه

والدُّعاوَى إذا لم يقيموا عليها بيناتِ أهلُها أدعياءُ لا بدِّ لكل مدع أن يقيم الدليل على دعواه، وإلا كانت

دعواه غير صحيحةً. أنت قلت: ربي الله الذي رباني وربي جميع العالمين بنعمه، ما الدليل؟ فقل: الدليل آياته

ومخلوقاته. الآيات: جمع آية، والآية لغة: العلامة على الشيء، والدلالة على الشيء، كما قال ﷺ: «آية المنافق ثلاث ا<sup>(۱)</sup> أي: علامته.

قوله: بآياته، أي: العلامات والدلالات الدالة عليه سبحانه وتعالى. فجميع هذه الكائنات التي ترونها كلها

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٣) ومسلم (٥٩) من حديث أبي هريرة رضى الله



كانت معدومة ثم إن الله أوجدها وخلقها بقدرته سحانه

وتعالى. ومنها خلق يتجدد مثل النبات والموالبد وأشياء ماكانت

موجودة ثم وجدت وأنتم تنظرون إليها، من الذي يخلقها؟ هو الله سبحانه وتعالى. هل تخلق نفسها، هل أحد من البشر خلقها؟ لا أحد ادعى هذا، ولا يستطيع أن يدَّعِي.

قال تعالى: ﴿ أَمْ خُلُمُوا مِنْ غَيْرِ غَنِّهِ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُوكِ ﴿ أَمَّ خَلَقُواْ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضُ بَل لَّا يُوفِئُونَ ﴾ [الطور: ٣٥-٣٦]. هذه الأشباء ما أوجِّدَتْ نفسها أو أوجدها غيرُها من المخلوقات أبدًا لم ولن يخلق أحدٌ شجرةً أو بعوضة أو ذباباً ﴿ إِكَ

الَّذِيبَ تَنْقُوكَ مِن دُونِ اللَّهِ لَن يَعْلَقُوا ذُبَانًا وَلَوِ الْمُسْتَمَعُوا لَمُّ ﴾ [الحج: ٧٣].

فهذا الخلق يدل على الخالق سبحانه وتعالى، ولهذا لما قيل لأعرابي على البديهة: بمَ عرفت ربك؟ قال: البعرةُ تدل على البعير، والأثرُ يدل على المسير، ألا يدل هذا الكون على اللطيف الخبير .

إذا رأيت أثر قدم على الأرض، أما يدلك هذا على أن أحدًا مشى على هذه الأرض؟ إذا رأيت بعر بعير، ألا يدلك ومِنْ آيانِه اللَّيلُ والنَّهارُ والشَّمسُ والفَمرُ، ومِنْ مَخلوقاتِه: السَّماواتُ السَّبعُ والأرضُونَ السَّبعُ وما فيهِنْ وما يَينهُما. [٦]

هذا على أن هذه الأرض فيها إبل أو مر عليها بعير؟ البعرة ندل على البعير والأثر يدل على المسير .

 [7] قوله: ومن آياته الليل والنهار والشمس والقمر: فالآيات على قسمين:

ى سمين. القسم الأول: آيات كونية تشاهد، مثل السماوات .

والأرض والنجوم والشمس والقمر والجيال والشجر والبحار، سميت آيات، لأن بها دلالات على خالفها سبحانه وتعالى، ولهذا يقول أبو العناهية :

ف فقا كمة كمش (الان سالم فيك تبحداً المبايط وفي كُل شهريد أن أنه أخس الدوليد وقد اسم كل الحريك: وتكول في الروى عالم تكوف بيحد أحد الله جل وعلا ويقول: ليس هناك رب تكوف بيحد أحد الله جل وعلا ويقول: ليس هناك رب ولا وجد ينا لقد عرف المناسلة في هم عنال ، ولا وجد يناشل عمر هنا الناسلة في هم عنال من عنال . في الا تجد خالنًا غير الله سيحات وتنال: ﴿ ﴿ يَمَثُولُ فِي



نَهِمْ قُلُ اللَّهُ خَالَقُ كُلُّ شَيَّةٍ وَهُوَ ٱلْوَاعِدُ شُرُكَةَ خَلَقُوا كُخَلِقِهِ. فَتَنْتُمُ الْفَادُ عَا الْفَقُدُ ﴾ [الرعد: ١١٦].

القسم الثاني: الآيات القرآنية التي تُتل من الوحر

المنزل على الرسول على هذه كلها أدلة على وحود الرب سبحانه وتعالى، وعلى كماله وصفاته وأسمائه، وعلى أنه مستحق للعبادة وحده لا شريك له، كلها تدل على ذلك

الآمات الكونية والآمات القرآنية. الآبات الكونية تدل على خالفها وموجدها ومدرها،

والآيات القرآنية فيها الأمر بعبادة الله، وفيها تقرير توحيد الربوبية، والاستدلال به على توحيد الألوهية، والأمر بعبادة الله سبحانه وتعالى، كل القرآن يدور على هذا المعنى، وأنزل من أجل هذا المعنى.

ومن آياته الليل والنهار والشمس والقمر، هذه من أعظم

آياته سبحانه وتعالى، الليل المظلم الذي يغطى هذا الكون، والنهار المضيء الذي يضيء هذا الكون، فينتشر الناس الأشغالهم قال تعالى: ﴿ قُلْ أَنْ يَنْتُمْ إِنْ جَمَّكُ اللَّهُ مَلْتَكُمُ ٱلَّذِلُ سَرِيَدًا إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْفِيْدُو مِنْ إِنَّهُ غَيْرُ أَنَّهُ بَأَنْكُم سَمَّاتُم أَفَكَ تَسْمَعُونَ ٤٠ فَلْ أَرْمَ يَنْدُو إِن جَعَكَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلنَّهَارُ سَرَمَدًا

إِنَّى مَرْمِ ٱلْفَكَمَةِ مَنْ إِلَنَّهُ غَيْرُ أَلَّهِ بِأَنْكُمُ مِلْلِ تَسْكُنُونَ فِيهُ أَفَلَا يْصِرُونِكَ ﴿ وَمِن زَخْمَنِهِ. جَمَعَلَ لَكُمُ ٱلَّذِلَ وَالنَّهَازَ لِنَسَكُمُوا فِيهِ

وَلَنَبْنَغُواْ مِن فَضَالِمٍ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [النصص: ٧١-٧٢]. هذا من أعظم آيات الله هذا الليل وهذا النهار، لا الوقت

كله ليل، ولا الوقت كله نهار، لأنه لو كان كذلك تعطلت

مصالح العباد وتعبوا. جعل الله لهم الليل والنهار يتعاقبان، ثم إن الليل والنهار منتظمان لا يتخلف واحد منهما ولا يتغير، على نظام واحد مما يدل على حكمة الحكيم سبحانه وتعالى، أفعال العباد وصناعاتهم تخرب وتختلف مهما كانت وتتعطل، وأما مخلوقات الله عز وجل فإنها لا تخرب إلا في وقت يأذن الله

فيه بخرابها. فالليل والنهار مستمران لم يتعطل أحد منهما، بينما صناعة الخلق تتعطل وتخرب وتفنى وإن كانت قوية أو . . . . . . . . .

كم تشاهدون من السبارات المرمية والطائرات والبواخر مع أنها قوية ومعتنى بها لكنها تخرب وتتعطل، هما, تعطل الدليل على ربوبيته وإلاهيته سبحانه وتعالى

والدليل قولُد تعالى: ﴿ وَمِنْ مَايَنِيَوَ الْمِيلُ وَالشَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالفَتَرُ لَا مُسَجِّدُوا الشَّيْسِ وَلاَ لِلشَّمْسِ وَالسَّمُدُوا لِمَّهِ اللَّهِى خَلْقَهُنَّ إِن كُشْتُمْ إِيّالًا مَتَمْهُونَ ﴾ [نسلت: ٢٧]. [٧]

الليل أو تعطل النهار؟ لا، لأن صانعه قدير حكيم جل وعلا: ﴿مُنتُمَّ اللَّهِ ٱلَّذِي َ أَنْفَنَ كُلُّ مَنَّى أَنْهِ (النمل: ٨٨).

(٧) هذا دليل على ربوبيته وإلاهيته سبحانه وتعالى: ﴿ وَمِنْ مَايَدَيْهِ الْبُدَلُ وَالنَّهَــَالُ وَالنِّــَـمِّسُ وَالْفَمَرُ ﴾.

الفسس والقدر: النسس الكرك الطلق الذي يقيم. لكرك إلى المرابع (حالم أو المرابع مَنَادِلُ لِنَمُنَدُواْ مَنَدَا النِسِينَ وَالْعِبَاتِ ﴾ [بونس: ٥]. وقال نعالى: ﴿ ﴿ يُنَتَلُونَكَ عَنِ الْأَجِلَةِ فَلْ مِنْ مَوَفِيكُ لِلنَّاسِ وَالْمَنِّجُ اللِهِ مِنْ ١٤٤].

قفي الأهلة مصلحة لمعرفة المواقبت والآجال، آجال الديون، وآجال الهذه للنساء، ومواقب العبادات والصيام والحج، كلها تعرف بالحساب المبني على هذين النيرين:

والحجء كلها تعرف بالحساب المبني على هذين النيرين: الشمس والقمر، فالحساب الشمسي والحساب القمري فيهما مصالح للخلق أجمعين. ومن مخلوقاته السماوات السبع قال تعالى:﴿أَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وي معلم المستووات بين العلى المستووات المستوات المستووات المستووات المستووات المستووات المستووات المستووا

والأرضين سبع كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ الْأَثْنِينَالُهُمَانَّ فِيهِ سبع طباق أيضًا وكل طبقة من طبقات السماوات السبع والأرضين لها سكانا وعُشَارًا، ما في السماوات من الكواكب والأفلاك الشمس والقعر، وما في الأرض من المحلوقات من المدواب باختلاف أشراهها ومن الجبال والأشجار والأحجار ومن المعادن ومن البحار هذه من آبات الله سبحانه وتعالى، الآيات الكونية التي تُري وتُشاهد.

قال رحمه الله: والدليل قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ مَاكِنتِهِ ٱلَّتُمْ أَلُّتُهُ والأكراد والقريف والقرأ الا فتبكدا القريب والا القري وَاسْجُدُوا يَقِو الَّذِي خَلْفَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِنَّاهُ تَعْمُدُونَ ﴾

fry ... Lail

من آياته الليل: يعني من علاماته الدالة على الربوبية

وقدرته واستحقاقه للعبادة دون سواه اللبل الذي يظلم، والنهار الذي يضيء الكون كله. هذا من عجائب آيات الله

سبحانه وتعالى. فمن الذي يجعل الكون كله مظلمًا في أن واحد؟ ثم يجعل الكون كله مضيئًا في أن واحد؟ هو الله سبحانه

وتعالى، لو اجتمع الخلق على أن يضيئوا بقعة من الأرض ما استطاعوا أن بضيها إلا بقعة محدودة، لو جاؤوا بمكاثن الكهرباء التي في الدنيا كلها لا تضيء إلا جزءا محدودا من الأرض.

أما الشمس والقمر فهما يضيئان الأرض كلها، الليل

والنهار بتعاقبان والشمس والقمر كذلك.

قال تعالى: ﴿ لَا نَسْجُدُوا لِلشَّنْسِ وَلَا لِلْقَسَرِ وَٱسْجُدُواْ لِلَّهِ

أَلْنَى خَلَقَهُ كَ إِن كُنتُمْ إِنَّاهُ تَعَمُّدُونَ ﴾ [فصلت: ٢٧].

هذا إبطال للشرك، لا تسجدوا للمخلوقات؛ لأن من أعظم المخلوقات الشمس والقمر، ولأن المشركين كانوا يعبدون الشمس ويسجدون لها، ومنهم من يعبد القمر والكواكب مثل قوم إبراهيم يبنون لها هياكل على صورة

الكواكب ويعبدونها، فقوله تعالى: ﴿ لَا شَّتُحُدُوا لِلشُّمْدِ، ﴾ السجود معناه وضع الجبهة على الأرض خضوعًا للمعبود، وهو أعظم أنواع العبادة، ورسول الله ﷺ بقول: ﴿أَقُرْبُ مَا يكون العبد من ربه وهو ساجد (١).

فأعظم أنواع العبادة السجود على الأرض، لأن وجهك الذي هو أعزُّ شيء عندك وضعتَه لله على الأرض تعبدًا لله وتذللًا بين يديه سبحانه وتعالى، هذا هو السجود الحقيقي، ولا يلبق التعبد به إلا لله .

أما السجود للشمس والقمر فهو سجود لمخلوق لا يستحق أن بُسجد له، فلا يجوز السجود للمخلوقات، وإنما السجود لخالق المخلوقات، أما المخلوقات فهي مثلك وقولُه تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاؤِتِ وَالْأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّادٍ ثُمَّ أَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْقِي يُعْفِي ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَيثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْفَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخِّرَتِ بِأَمْرُوهَ أَلَا لَهُ

أَخْتُكُ وَالْأَمْرُ مُنَارَكَ أَلِلَّهُ رَبُّ ٱلْمَالِمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٥]. [٨]

مخلوقة مُدَبِّرة مُتصرَّف فيها، هل تسجد لمخلوق عاجز مثلك؟ هذا لا يجوز، أين ذهبت العقول؟! .

السجود إنما يستحقه الخالق سبحانه وتعالى الذي لا

يعجزه شيء، فالسجود حق لله عز وجل وليس حقًا للمخلوق مهما كان هذا المخلوق من العِظْم والكِبَر فإنه مخلوق ضعيف مدبر مُتصرَف فيه ﴿ لا شَبُّهُ وَا الشَّمِينَ وَلا

لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا بِلَمِ الَّذِي خَلْقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعَمَدُونَ ﴾ [فصلت: ٢٧].

فالواجب أن لا نعبد إلا الله، فإذا سجدتم له وسجدتم لغيره فإنكم لا تكونون عابدين لله العبادة الصحيحة، بل تعبدونه مع الشرك، والشرك يفسد العبادة.

[A] إن: حرف توكند ونصب، وهي موطئة للقسم، يقدر قبلها قسم تقديره والله.

إن ربكم: فهي في جواب قسم مقدر.

## إن ربكم، أي: خالقكم ومربيكم بالنعم.

الله: لا غيره سبحانه وتعالى.

ثم ذكر الدليل على ذلك فقال: ﴿ الْآَلِينَ مُلْكَانَ الْسُرَبِيةِ الْمُعْ مِلْنَ وَوَلِيدًا اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ

خلفتها، أو خلفها الصنم الفلاني؟ هل قال هذا أحد من العالم قديمًا وحديًا، مع أن هذه الآية تُتلى ليلاً ونهارًا؟ ولا أحد عارضها ولا يستطيع أن يعارضها أبدًا.

في سنة أيام: هذه المخلوفات الهائلة العقيمة خلقها الله في سنة أيام، وهو قادر على أن يخلقها في لحظة، ولكنه خلفها في سنة أيام لحكة بملاطيا سيمانا، ونسائل، وسنة الأيام أولها يوم الأحدو أرخما يوم الجمعمة، ففي يوم الجمعمة تكامل الخلق؛ ولذلك صار هذا اليوم أعظم أيام الأسيوع، هو سنة الأيام وعند الأسيوع، ومن أفضار الأباء. قال رسول الله 總: اخير يوم طلعت فيه الشمس يوم الجمعة (أن الان تكامل فيه خلق المعلمؤفات، وأخلق فيه آدم أواخل البنة وأحيط منها، وفيه نقوم الساعة، كال ذلك في يوم الجمعة، فهو أفضل الابام، وهو آخر أيام الخلق خلق السعارات والأرضر وما فيهن.

﴿ ثُمُّ أَسُمُتُونَ عَلَى ٱلْمَرْقِ ﴾ حرف عطف وترتيب، أي: أن استواه، على العرش جاه بعد خلق السماوات والأرض؛ لأنه من صفات الأفعال التي يفعلها الله متى شاه.

ومعنى استوى: ارتفع وعلا.

العرش: هو سقف المخلوقات.

وهو في اللغة: السرير، وهو سرير ذو قوائم تحمله

الملائكة، وهو أعظم المخلوقات وأعلى المخلوقات.

الاستواء: صفة من صفات الله الفعلية كما يليق بجلاله سيحانه وتعالى، ليس كاستواء المخلوق على المخلوق، وليس هو بحاجة إلى العرش؛ لأنه هو الذي يمسك العرش

وليس هو بحاجة إلى العرش؛ لأنه هو الذي يمسك العرش ١٠ أغرجه صلم (١٩٥٤)، وأبو داود (١٩٤١)، والترمذي (١٩٨٥)، والساق ١١/ ٩٠ من حديث أبي هريرة رضي لله عنه. مُسَكُّهُما مِنْ أَسَدِ مِنْ بَعْدِونِهُ [فاطر: 11] .

فالعرش محتاج إلى الله عز وجل لأنه مخلوق، والله غنه.

عن العرش وغيره، لكنه استوى عليه لحكمة يعلمها سبحانه

وتعالى، والاستواء نوع من العلو، لكن العلو صفة ذات،

وأما الاستواء فهو صفة فعل يفعله إذا شاء سبحانه وتعالى. ﴿ يُعْدُهِ ٱلَّٰتِكَ ٱلنَّهَارَ ﴾ يغشى الليل بالنهار، ويغطى النهار بالليل فبينما ترون الكون مضبئا فإذا الليل يغطيه فيصبح

والليل يغطيه النهار فيصبح مضيئًا ﴿ يَطْلُبُمُ حَثِيثًا ﴾ يأتى هذا بعد هذا مباشرة و لا يتأخر ، فإذا أدير الليل جاء النهار ، وإذا أدبر النهار جاء اللبل مباشرة، لا يتأخر هذا عن هذا، وهذا من كمال قدرته سبحانه وتعالى، لا يفتر هذا عن هذا، والشمس هي الكوكب العظيم المعروف، والقمر كذلك كوكب من الكواكب السبعة السيارة وكل منهما يجري ويدور على الأرض، والأرض ثابتة مستقرة، جعلها قرارًا، أي قارة ثابتة لمصالح العباد، والشمس وسائر الأفلاك تدور عليها، لا كما يقوله المتخرصون الآن من الذين يدَّعون المعرفة،

يقولون: إن الشمس ثابتة والأرض تدور عليها هذا عكس ما في الفرآن . . . ﴿ وَالشَّمْسُ تَعْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا﴾ [يسّ: ٣٨].

وهم يقولون: الشمس ثابتة، يا سبحان الله!

وهم يغونون. السمس بابه يا سبخان انه: والنجوم: هي الكواكب، مسخرات بأمره: مسخرات في الجريان والدوران دائمًا لا يفترن، وهذا رد على الذين

الجريان والدوران دائمًا لا يفترن، وهذا رد على الذين يعيدون الشمس والقمر والكواكب بأنها مسخرة بأمر الله مأمورة، الله الذي يجريها، والله الذي يوقفها إذا شاء سبحانه وتعالى، فهي مسخرة مدبَّرة ليس لها من الأمر شيء.

بأمرها سيدانه فتجري وتدور ونضيء بأمرها الكوفي سيدانه وتعالى: فتسيدان ونقالي بلغ الكوفي الشيدان والقدر والقديد المداولات المستوات المتحدد المداولات المتحدد ال

مسخرات: منصوب على الحال، أي: حال كونها مسخرات، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة لأنه ملحق بجمع المونث السالم. قال: ﴿ أَلَالَةُ الْفَاتِّقُ وَالْأَمْرُ ﴾. ألا: أداة تنبيه وتقرير . له: سبحانه وتعالى لا لغيره.

الخلق: وهو الإيجاد فهو القادر على الخلق إذا أراد سبحانه وتعالى يخلق ما يشاء. والأمر: أمره سبحانه وتعالى، وهو كلامه سبحانه

واقامر. أمره سيحانه وتعالى، ومو درمه سيحانه وتعالى الكوني والشرعي.

أمره الكوني: الذي يأمر به المخلوقات فتطيعه وتستجيب به مثل قولة : ﴿ فَقَالَهُ لَمَا لِمُنْا لِمَا لَيْنَا لِمُنْا لِمُنْا لَمَ كُلُّما الله المسلوات ١١١. أمرهما سيحان، وهذا أمر كوني أمر به السماوات والأرض تتكونت ﴿ لِلنّا أَلَيْنَ فِيلًا أَلَوْنَ شَيْعًا لَى يُقُولُ لَمْ كُلِي فَيَسَكُونُ ﴾ لِمِنْ ١٨] هذا أمر كوني.

أما الأمر الشرعي: فهو وحيه المنزل الذي يأمر به عياده، يأمرهم بمبادة، يأمرهم بالصلاة، يأمرهم بالزكاة، يأمرهم بالرهم، هذا أمره الشرعي، يدخل فيه الأوامر والنواهي التي في المؤرّن الكويم وفي الشنة النبوية. هذا من أمر الله سبحانه وتعالى.

إذا كان له الخلق والأمر فعاذا بقي لغيره سبحانه وتعالى؟ ولهذا يقول ابن عمر لما قرأ هذه الآية، قال: من له شي. فليطلبه. ودلت الآية على الفرق بين الخلق والأمر ففيه رُكّ



على من يقولون بخلق الفرآن، لأن القرآن من الأمر، وأمر الله ليس مخلوقًا، لأن الله غاير بين الخلق وبين الأمر فجعلهم شيئين متغابرين، والقرآن داخل في الأمر فهو غير مخلوق.

وهذا ما تحَشَمَ به الإمام أحمدُ الجههيةُ لما طلبوا منه أن يقول بخلق القرآن قال: هل القرآن من الخلق أو من الإمر؟ قالوا: القرآن من الأمر، قال: الأمر غير مخلوق، الله غاير بيئه وبين الخلق، فجعل الخلق شيئاً والأمر شيئاً آخر.

الأمر كلام، وأما الخلق فهو إيجاد وتكوين، يوجد فرق نهما.

تباوك الله، أي: تعاظم الذي هذه أفعاله سبحانه وتعالى وهذه قدرته وهذه مخلوقاته تبارك وتعالى.

وتبارك: فعل خاص به سبحانه فلا يطلق على غيره، والبركة همي تحرة الشير ونساؤه، ويركات الله جل وعلا لا تتناهى، أما المخلوق فلا يقال له: تبارك. إنما يقال له: مبارك بعني: بارك الله فيه وجعله مباركا، والبركة كلها من الله سبحانه وتعالى. النَّاسُ اعْبُدُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَّكُمْ نَنْقُونَ ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ وَاشَا وَالسَّمَاة بِنَاهُ وَأَلْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَالَهُ فَأَخْرَجَ بِدِ، مِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُّ شَكَا عَتِمَ لُوا

يِّقِهِ أَنْ ذَاذَا وَأَنتُمْ مُعْلَمُونَ ﴾ [البغرة: ٢٢]. [٩]

رب العالمين: مثل ما سبق ففي هذه الآية تقرر التوحيد، توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية كما سبق.

[٩] قوله: والرب هو المعبود، أي: هو الذي يستحق العبادة، وأما غيره فلا يستحق العبادة؛ لأنه ليس ربًّا، هذا وجه كلام الشيخ رحمه الله بقوله: الرب هو المعبود، أي: هو الذي يستحق العبادة، ثم أيضًا لا يكفي أن الإنسان يقرُّ بالربوسة بل لا بد أن يقرُّ بالعبودية لله سبحانه وتعالى، ويفعلها مخلصًا له سبحانه وتعالى، فما دام أفر أنه الرب، فإنه يلزمه أن يقر أنه هو المعبود، وأن غيره لا يستحق شبئًا من العبادة، والدليل على أن العبادة خاصة بالرب؟ قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ اعَمُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي عَلَقُكُمْ وَالَّذِينَ مِن مَنْدِكُمْ لَمُلَّكُمْ مَنَّفُونَ ﴿ الَّذِي جَمَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرْشَا وَالشَّمَاءُ بِنَاهُ وَأَنْزَلُ مِنَ الشَّمَاهِ مَاهُ فَأَفْرَمَ بِدِ

مِنَ النَّمَةُ تَدِدُونا لَكُمُّ فَكَلَّا غَيْمَ لُوا فِي البدَارًا وَالنُّهُ مُعْلَقُهُ رَبِي فِي



يا أيها الناس: هذا نداء من الله لجميع الناس المنؤمنين والكفار؛ لأن الله ذكر في هذه السورة سورة البقرة انقسام

والكفار؛ لأن الله ذكر في هذه السورة سورة البقرة انقسام الناس إلى ثلاثة أفسام: القسم الأول: المؤمنون الذين يؤمنون بالغيب ويؤمنون

باليوم الأخر ووصفهم بأيهم هم النفلحون في قوله: ﴿ لَوَلَتِكَ كَانَ هَدُى مِن نَبِهِم وَلَوْلَتِكَ ثُمُ ٱلْمُقْلِمُونَ﴾ [البغرة: ٥].

القسم الثاني: الكفار الذين أظهروا الكفر والعناد، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَرًا مُ ظَلِيهِمْ مَأْمُدُولُهُمْ أَمْ لِنَوْرُمُ لِا نُشِشُ نَا﴾ [الغان: ٦].

 هذا كله في المنافقين لشدة خطرهم وقبح فعلهم، ولما ذكر هذه الأصناف الثلاثة قال: ﴿ يَتَأَيُّنَا النَّاسُ ﴾ فهذا دعاء

لجميع الأصناف المؤمنين والكفار والمنافقين، قال العلماء: أول نداه في المصحف هو هذا ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُوا رَبُّكُمُ ﴾ (القرة: ٢١].

اعبدوا: فعل أمر، أي: أخلصوا له العبادة، لماذا؟ لأنه ربُّكم، والعبادة لا تصلح إلا للرب سبحانه وتعالى، ثم ذكر

الدليل على ذلك وهو قوله: ﴿ الَّذِي خَلَقَكُمْ ﴾ . والذين من قبلكم: من الأمم كلهم، خلق الله سيحانه

وتعالى الملاتكة والجن والإنس وجميع المخلوقات. لعلكم تتقون: إذا تدبرتم هذا، فلعل هذا أن يسبب لكم

التقوى إذا تدبرتم أنه الذي خلقكم وخلق الذين من قبلكم، لعلكم تتقونه سبحانه وتعالى في عبادته؛ لأنه لا يقي من عذابه إلا طاعته سبحانه وتعالى، لعلكم تتقون عذابي وتتقون النار، لأنه لا يقيكم منها إلا عبادة ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم.

ثم واصل الاستدلال على ربوبيته وعبوديته سبحانه

وتعالى بقوله: ﴿ جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ فِرَشًا﴾ أي: بساطًا ﴿ وَٱلْقَهُ

# أنواع العبادة التي أمر الله بها وأدلة كل نوع

قال ابن كثير رحمه الله تعالى: الخالقُ لهذه الأشياء هو المستحقُّ للعِبادَة. وأنواع العبادةِ التي أمَرَ اللهُ بها مثلُ الإسلام والإيمانِ والإحسانِ. [10]

جَمَلُ لَكُوْ الْكُوْلَدِينَكُلُهُ لِن : ١٩]. أي: سبوطة، وفراتًا، أي: تفترشونها، تناون عليها، تبون عليها، تزرعون علي تفهورها، تسيرون عليها ني سفركم أيننا تزيدون، فالأرض فرانس ومهاد ﴿ وَالْأَوْنَ مُنْسَعَةً فِينَّا النَّهِمُونَا﴾ (اللويات: ١٤) لاجل مصالحكم.

والسماء بناء: فالسماء سقف الأرض وفيها مصالح للعباد ﴿ وَالْزَلِّ مِنَّ السَّمَادِ مَاتَهُ فَأَخَعَ بِدِهِ مِنَ الشَّمَرَتِ وِذََا لَكُمْ مُسَلَّح يَخْسَلُوا يَقْرِائْسَةُ الْمَانِّمَ تَسْتُمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢].

[10] لما بين الشيخ أن الرب هو المعبود واستدل بقوله تعالى: ﴿ وَالْهَا النَّالِمَ النَّذَلُهِ وَالنَّجَةِ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَاللَّهِ مِنْ فَلِكُمْ لَمُلَّكُمْ لَلَّمُونَا﴾ استشهه بكلابا إن كثير رحمه الله في تفسير للابة، وأواد أن بين أنواع العبادة وأدلة كل نوع، فالمبادة في المثلة معناها: التلل والخضوع، ومنه طريق معيد، يعني مذلل مخضم بالستر على المنتفر

# و العبادة قسمان:

القسم الأول: عبادة عامة لجميع الخلق، كلهم عباد الله، المؤمن والكافر والفاسق والمنافق كلهم عباد الله، بمعنى

أنهم تحت تصرفه وقهره، وأنهم تجب عليهم عبادته سبحانه

وتعالى، هذه عبادة عامة لجميع الخلق مؤمنهم وكافرهم،

كلهم يقال لهم: عباد الله، بمعنى أنهم مخلوقون له، مذللون

لا يخرج أحد منهم عن قبضته وسلطانه، كما قال تعالى:

﴿ إِنْ كُلُّ مَنْ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا مَاتِي ٱلرَّحْتَىٰ عَنْدًا﴾ [م يم:

٩٣]. هذا يشمل كل من في السماوات والأرض المؤمن

والكافر، كلهم يأتون يوم القيامة منقادين لله سبحانه وتعالى، ليس لأحد منهم شركة مع الله سبحانه وتعالى في ملكه.

القسم الثاني: عبودية خاصة بالمؤمنين كما قال: ﴿ وَعِبَادُ

الرَّحْدَنِ ٱلَّذِيكِ يَعْشُونَ عَلَى ٱلأَرْضِ هَوْنَا ﴾ [الفرقان: ٦٣]. قال تعالى: ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَئِسَ لَكَ عَلَيْمَ سُلِّطَكُنَّ ﴾ [الحجر: ٤٢]. قال

الشيطان: ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [الحجر: ٤٠]. هذه

عبودية خاصة وهي عبودية الطاعة والتقرب إلى الله بالتوحيد.

والعبادة في الشرع اختلف العلماء في تعريفها، يعني اختلفت عباراتهم في تعريفها والمعنى واحد، فمنهم من يقول: العبادة غاية الذل مع غاية الحب كما قال ابن القيم في النونية:

وعبادةُ الرحدْنِ غايةُ حُبُرِ مع ذُلُ عابِدِهِ هما قُطبانِ فعرفها بأنها غاية الحب مع غاية الذل.

ومنهم من يقول: العبادة هي: ما أمر به شرعًا من غير اطراد عرفي ولا اقتضاء عقلي.

لأن العبادة توقيفية لا تثبت بالعقل ولا بالعرف وإنما تثبت بالشرع، وهذا تعريف صحيح.

ولكن التعريف الجامع المانع هو ما عرَّقه بها شيخ الا الا الماريف الجامع المانع هو ما عرَّقه بها شيخ

الإسلام ابن تيمية رحمه الله حيث قال: «العيادة اسم جامع لكل ما يحبه الله من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة».

ص يعب الله من الوقوان والاعتمال الطاهرة والباطنة. هذا التعريف الجامع المانع، وهو أن العبادة اسم لجميع

ما أمر الله به، فقعل ما أمر الله به طاعة لله، وتراد ما نهي المحافة لله، وتراد ما نهي المحافة لله وتراد ما نهي ا عنه طاعة لله، هذه هي العبادة، وكان تراك لما نهي الله عنه تحكيره، كل ما أمر الله به فهو عبادة، وكان تراك لما نهي الله عنه طاعة لله هو عبادة، ولا يحصر أنواعها، أنواعها تكبرة كان أمر الله به فهو عبادة، وكل ما نهي ألله عنه قديم سواء كان قوله رحمه الله: مثل الإسلام والإيمان والإحسان: هذه

الأنواع الثلاثة أعظم أنواع العبادات، الإسلام والإيمان والإحسان، وسيأتي شرحها في كلام الشيخ رحمه الله في الأصل الثاني، وذكرها هنا لأنها من أنواع العبادة، فالإسلام بأركانه الخمسة: الشهادتان، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج بيت الله الحرام، هذه كلها عبادات مالية وبدنية، وكذلك الإيمان بأركانه الستة وهو من أعمال القلوب: الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والإيمان بالقدر خيره وشره، هذا عبادة قلبية.

كذلك الإحسان وهو ركن واحد، وهو أن تعبد الله كأنك نراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك، هذا أعلى أنواع العبادة؛ لأن الإحسان هو أعلى أنواع العبادة. وهذه تسمى مراتب الدين، لأن مجموعها هو الدين؛ لأن جبريل لما سأل النبي ﷺ بحضرة أصحابه وأجابه النبي 搬 عن الإسلام والايمان والإحسان قال: «هذا جبريل أتاكم يعلمكم أمر دينكمه(١) فسمى هذه الثلاثة الدين.

(١) أخرجه البخاري (٤٧٧٧)، ومسلم (٨) و(٩) و(١٠) من حديث أبي هويرة رضي الله عنه .

# الدعاء أقسامه ودليله

ومنه الدُّعاءُ، والخوفُ، والرَّجاءُ والتُوكُلُ، والرَّغبةُ، والرَّعبةُ، والخُشرعُ، والإنابةُ، والاستِعانةُ، والاستِعادَةُ، والدَّبعُ، والخُشرعُ، والإنابةُ، ولا من من أنواعِ

العبادَةِ التي أَمَرَ الله بها كلُّها لله تعالى [١٣]

[١٢] قوله: ومنه الدعاء، أي: ومن أنواع العبادة الدعاء،
 بدأ به لأنه أعظم أنواع العبادة.

والدعاء على قسمين:

دعاء عبادة، ودعاء مسألة:

دها، العبادة: هو النشاء على الله سيحانه وتعالى كما في المتأليم كل الرّقتين المتأليم كل الرّقتين المتأليم كل الرّقتين المتأليم كل الرّقتين الرّقيبية كل الرّقيبية كل الرّقيبية كل المتألفة والمقال المتألفة كل الم

ودعاء المسألة: هو طلب شيء من الله عز وجل كطلب الهداية، وطلب الرزق، وطلب العلم من الله، وطلب

التوفيق.

والدليل قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَنَجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ اللَّهِ أَصْدًا﴾ [الجن: 18]. [17]

يُصلَّى فيها، وهي أحب القاع إلى الله عز وجل، قد جا يُصلَّى فيها، وهي أحب القاع إلى الله عز وجل، قد جا الترغب في بنائها وإعدادها، قال ﷺ: • من بن مسجداً لله كمفحص قطاق، أو أصغرُّ، بنَّى الله له بيناً في الجنة <sup>60</sup>. يقول الله: ﴿ إِلَّذَا يَشَرُّهُ سَكِيدً اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَلَيْكُوا

ينول الهذا و إلما يقتر كنيخة الهو تؤكر كان الولاليو.
الأفسيغ ألا من المراكب المعارفة المسارة والمسارة المسارة والمسارة المسارة المسارة ومسارة المسارة والمسارة المسارة وهمي المسارة المسارة وهمي المسارة وهمي المسارة وهمي المسارة وهمي المسارة وهمي المسارة المسارة

(۱) أخرجه أحمد ٤/٥٥ (۲۱۵۷) من حديث اين عباس رضي الله عنهما،
 وأخرجه اين ماجه (۷۳۸)، واين خزيمة (۱۳۹۳) من حديث جاير بن
 عبد الله رضى الله عنه .

فَعَنْ صَرَفَ شَيْنًا مِنْهَا لَغَيْرِ الله فَهُو مُشْرِكٌ كَافِرٌ والدَّلِيلُ قولُه تعالى: ﴿ وَمَنْ يَنْتُحُ مَعَ اللَّهِ إِلَيْكُما مَاخَرَ لَا

﴿ فَكَا نَدْعُواْ مَعَ اللَّهِ أَخَذًا ﴾ لا تجعلوا هذه المساجد وهذه البقاع محلًا للشرك ودعوة غير الله، بل يجب أن تطهّر

البعاع محمد نسرت ودعوه عمير الله، بل يجب ان تظهر المساجد من الشرك، فلا يكون فيها قبور، ولا يكون فيها دعاء المغير الله، ولا يكون فيها بدع ومحدثات وحلقات صدفة منذعة.

يجب أن تطهر الساجد عن البدع والشرك والمعاصية لأنها فه عز وجل فلا يكون فيها إلا ما يرضي الله عز وجل، فلا تدعوا مع الله أحدًا في حقد السناجد، أو تستخدموا أعضاءكم بالسجود لغير الله عز وجل؛ لأن هذا شرك أكبر كاللهي يسجد للموتئ فها يسجد تلاش فن وجل.

الشاهد في قوله: ﴿ فَلَا نَدَّعُواْ مَعَ اللَّهِ أَمْدًا ﴾ أمر بإخلاص الدعاء له وحده.

دعاء له وحده. \_ وقوله: ﴿ أَشَدًا﴾ يعم كل مدعو من دون الله سواء كان

ملكًا أو نبيًا أو وليًا أو شجرًا أو حجرًا، يعم كل من دُعِيّ من دون الله عز وجل فإنه يكون شركًا أكبر. رُوْمَانَ لَمُ بِهِ. فَإِنْمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ: إِنَّـهُ لَا يُفْسِلِمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٧].

وفي الحديث: «الدُّعاءُ مُخُّ العِبادَةِ»(١).

والدَّليلُ قولُهُ تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيَ

أَسْتَحِتْ لَكُوا إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ

جَهَنَّمُ دَايِخْرِينَ ﴾ [غافه: ٦٠] [١٤]

[14] ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ﴾: أي أمرَكُم ربُّكم وقال: ﴿ أَنْعُولَ } أَسْتَجِبُ لَكُونُ أَمْرُ بِدِعَانِهِ سِبِحَانِهِ وَوَعِدْ بِالْاسْتِجَابِةِ، وهذا مِن كرمه سبحانه وتعالى؛ لأنه غني عن دعائنا، ولكننا محتاجون لدعائه سبحانه وتعالى، فهو يأمرنا بما نحتاج إليه وبما يصلحنا، وهو سبحانه يغضب إذا تركت سؤاله بينما المخلوق يغضب إذا سألته، ولهذا يقول الشاعر:

اللهُ يغضبُ إِنْ تركتَ سوالَه

وبنسي آدمَ حيىن يُسالُ يَغضتُ

(١) أخرجه الترمذي (٣٣٧١) من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه، وفي إسناده ابن لهبعة، ضعيف يعتبر به، قال الترمذي: هذا حديث

غريب من هذا الوجه لا نعرفه إلا من حديث ابن لهيعة.

فلو سُثل الناسُ الترات الأوشكوا

فالناس أقسام ثلاثة:

الأول: من لا يدعو الله أصلاً، فيكون مستكبرًا عن

الثاني: من يدعو الله، ولكن يدعو معه غيره فيكون

الثالث: من بدعو الله مخلصًا له الدعاء، فعذا هم الموحد.

في الحديث أن النبي على قال: «الدعاء مخ العبادة» وفي

رواية: «الدعاء هو العبادة»(١) فهذا يدل على عظيم الدعاء وأنه أعظم أنواع العبادة؛ لأن الرسول ﷺ قال: ٥مخ

العبادة). (١) أخرجه أبو داود (١٤٧٩)، والترمذي (٢٩٦٩)، وابن ماجه (٣٨٢٨)

من حديث التعمان بن بشير رضي الله عنه، وقال الترمذي: هذا حديث

وفي رواية: «الدعاء هو العبادة» والرواية الثانية أصح من

رواية: «الدعاء مغ العبادة» والمعنى واحد. فالحديث بروايتيه بيبين عِظَمَ الدعاء، وأنه هو النوع

الأمقم من النواع العالدة: كما قال اللهذا الساح مؤة المراح بعضى أن الوقوف بعرنة في الحج هو الركن الأعظم من أركان الحج، وليس معناه أركان الحج كله هو مؤدة. ولكن أولوف بعرفة هم أولكان المحام كله هو مؤدة. ولكن محصورة في الدعاء والحلم المنافقة الإعلام، ولهذا قال: اللاعاء هو العبادة من باب تعظيم الدعاء وبياناً

ثم ذكر الشيخ رحمه الله أدلة أنواع العبادة التي ذكرها وهي: الخوف، والرجاء، والتوكل، والرغبة، والرهبة، والخشوع، والخشية، والإنابة، والاستعانة، والاستعادة، والذبح، والنفر، وغير ذلك من أنواع العبادة التي أمر الله بها

<sup>.</sup> 



### الخوف أنواعه ودليله

ودلياً, الخوفِ قولُه تعالى: ﴿ إِنَّهَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطُانُ يُعَوِّفُ أَوْلِيَا أَمُّ فَلَا تَعَاقُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُوَّمِينِ ﴾ [آل عدان: ١٧٥]. [١٧٥]

[١٥] الخوف نوع من أنواع العبادة وهو عبادة قلبية، وكذلك الخوف والخشية والرغبة والرهبة والرجاء والتوكل كلأ هذه

عبادات قلبية.

والخوف: هو توقع المكروه، وهو نوعان: خوف العبادة، والخوف الطبيعي.

النوع الأول: خوف العبادة، هذا صرفه لغير الله شرك،

وذلك بأن يخاف غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله، كأن بخاف أحدًا أن يمرضه، أو أن يقبض روحه، أو يميت ولده، كما يفعل كثير من الجهال. يخافون على حمل زوجاتهم وعلى أولادهم من الجن، يخافون من السحرة، أو من الموتى، فيعملون أعمالاً شركية لأجل أن يتخلصوا من هذا الخوف، فهذا لا يقدر عليه إلا الله، الأمراض والموت والرزق وقطع الأجل، هذه أمور لا يقدر عليها إلا الله عز وجل وكذلك إنزال البركة أو غير ذلك، هذه أمور لا تكون إلا من

الله عز وجل فإذا خاف أحدًا في شيء لا يقدر عليه إلا الله، فهذا شرك أكبر، لأنه صرف نوعًا من أنواع العبــادة لغير الله عز وجل، كالذين يخافون من القبور ومن الأضرحة ومن

الجن ومن الشياطين أن تمسهم بسوء أو أن تنزل بهم ضررًا فيذهبون يتقربون إلى هذه الأشياء لدفع ضررها أو خوقًا

منها، هذا شرك أكبر . يقول: أخاف إن لم أذبح له أن يصيبني

أو يصيب أولادي أو مالي أو ما أشبه ذلك، كما قال قوم

هود: ﴿ إِن لَّقُولُ إِلَّا أَعْفَرَنكَ بَنْشُ وَالْهَيْنَا يُسَّرُّ ﴾ يهددونه بآلهتهم

ويخوفونه بَالهتهم ﴿ قَالَ إِنَّ أَنْهَدُ اللَّهَ وَأَشْهَدُوٓا أَلَى بَرِيَّ ۖ يَـمَّا ۗ تُشْرَكُونَ ﴾ مِن دُويَةٍ. فَكِيدُونِ جَمِيعًا ثُمَّرَ لَا تُنظِيرُونِ ﴾ إِنَّ تَوْكُلْتُ عَلَى لَنُّورَةَ وَرَيَّكُمُ ﴾ [هود: ٥٤-٥٦] هذا هو التوحيد تحداهم كلهم

هم وألهتهم. ﴿ فَكَدُونِ جَمِعًا ثُدَّ لَا تُنظِرُونِ ﴾ لا تمهلوني بل من الآن

فكيدوني، ولم يقدروا عليه بشيء بل نصره الله عليهم. فالذي يخاف من غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله هذا

يكون قد أشرك الشرك الأكبر وهذا يسمى خوف العبادة وخوف الشرك كثير في الناس، يخافون من القبور أو من الأولياء، بخافون من الشيطان، يخافون من الجن؛ ولذلك يقومون



بتقديم القربات لهم، يقدمون لهم الذبائع والتذور والأطعمة وغير ذلك كإلقاء النقود على أضرحتهم من أجل أن يسلموا من شدهد أو بنال امن خدهم، فضالها هذه خدف الهدادة

من شرهم أو ينالوا من خيرهم، فهذا هو خوف العبادة. النوع الثاني: الخوف الطبيعي: وهو أن تخاف من شي. ظاهر يقدر على ما خذافه منه كان تخاف من الحية أو المقرب

مستوسط على مداولة على الواقع المواقع المستوسط المستوب والمستوب المستوب المستو

ولهذا قال الله في موسى عليه السلام: ﴿ فَمَنِيَّ مَنِهَا عَلَيْكَا﴾ أي من البلد ﴿ غَلَيْمًا يَرْقَبُ ﴾ [القسص: ٢١] خانفًا من أعدائه لأنه قتل منهم نفسًا.

وحس معهم تصد. وهرب عليه عليه الصلاة والسلام إلى مُدَيِّنَ، وكان يترقب ويخشى أن يلحقوه، فهذا خوف طبيعي، لكن تعلَّم الإنسان أن يعتصم بالله عز وجل ويأخذ بالأسباب التي تدفع عنه الضرر، ويتخدم على الله عز وجل ويتركل على الله، قال

### الرجاء ودليله

ودليلُ الرَّجاء قولُه تعالى: ﴿ فَمَ كَانَ يَرْمُواْ لِقَلَة رَقِيدِ فَلَيْمَـٰلُ عَبْلًا صَلِيمًا وَلَا يَشْرِلُهِ بِمِبَادَةِ رَقِيهِ أَلْمَنَا﴾ [الكهف: ١٨١٠. [١٨]

نعالى: ﴿ لَا تَعْلَمُهُمْ مَنْ اللّهُ مُقْلِمِينَا﴾ [أن معران: ٧٧] مداراً في سرواً أل حداراً ل فيه ألس يجلل على المستركة مراءً أحد المارة الله مار ملا يقرل ﴿ وَاللّهَا: ﴿ رَحِي اللّهِ وَسَناصُهِم، فالله مِل وهلا يقرل ﴿ وَاللّهَا إِنَّهُ الْكِيمَانُ فِيهُمُ اللّهِمِينَانِ فِيهِا وَاللّهِمُ اللّهِ اللّهِمُ مِنْ اللّهِمُ اللّهِمُ اللّهِمِينَانِ اللّهِمَانِ اللّهِمِينَانِ اللّهِمِينَانِ اللّهِمَانِ اللّهِمِينَانِ اللّهِمَانِينَا وَلَوْمَا اللّهِمِينَانِ اللّهِمَانِ اللّهِمِينَانِ اللّهِمَانِينَا اللّهِمِينَانِ اللّهِمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهِمَانِينَا اللّهِمَانِينَا اللّهِمَانِينَا اللّهِمَانِينَا اللّهِمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُ اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهِمَانِينَا اللّهِمَانِينَا اللّهُمَانِينَا اللّهُمَانِينَالِينَّ اللّهُمَانِينَالِينَّ اللّهُمَانِينَالِينَا اللّهُمَانِينَالِينَّ اللّهُمَانِينَالِينَّ اللّهُمَانِينَالِينَّ اللّهُمَانِينَالِينَّ اللّهُمَانِينَالِينِينَا اللّهِمَانِينَالِينَالِينَّ اللّهُمَانِينَالِينَّ اللّهُمَانِينَالِينَّ اللّهُمَانِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالْمُعَلِّينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالْمِنِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَال

 فَلْيَعْمَلُ عَبَلًا صَلِمًا﴾ هذا يدل على أن الرجاء وحدَّ، لا يكفي،

لا بد من العمل، أما أنك ترجو الله ولكنك لا تعمل فهذا تعطيل للسبب، فالرجاء المحمود هو الذي يكون معه عمل صالح، أما الرحاء غير المحمد دغير الرحاء الذي لسر معه

صحيح تصحيح المرجعة المحمود هو الدي يقوق عقد همل صالح، أما الرجاء غير المحمود فهو الرجاء الذي ليس معه عمل صالح، والعمل الصالح ما توقر فيه شرطان:

**الأول: الإ**خلاص له عز وجل.

الثاني: المنابعة للرسول 鑑.

فالعمل لا يكون صالحًا إلا إذا توفر فيه هذان الشرطان:

أن يكون خالصًا لوجه الله ليس فيه شرك وأن يكون صوابًا على شُنَّة رسول الله ﷺ، ليس فيه بدعة، فإذا توفر فيه الشرطان فهو صالح، وإن اختل فيه شرط فإنه يكون عملًا فاسدًا لا ينفع صاحبه.

مداد يمع صحيح. فالعمل الذي فيه شرك يرد على صاحبه، كذلك العمل ع. فيه بدعة بدد على صاحبه قال الشخال المنا عبد عبد عبد

الذي فيه بدعة يُرد على صاحبه قال ﷺ: "هن عمل عملاً لبس عليه أمرنا فهو رده (<sup>()</sup> فهذه الآية فيها الرجاه وأنه عبادة الله عز وجل، وفيها أن الرجاء لا يصح إلا مع العمل الصالح.

### التوكل ودليله

ودليلُ التوكُّل فولُهُ تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُومُّ وَمِن بِنَ ﴾ [المائدة: ٢٣]. [١٧]

[١٧] التوكل هو التفويض والاعتماد على الله سبحانه وتعالى، وتفويض الأمور إليه سبحانه وتعالى. هذا هو التوكل، وهو من أعظم أنواع العبادة، ولهذا قال: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَّكُّلُواْ إِن كُنتُم تُقْمِضِينَ ﴾ قدم الجار والمجرور على العامل ليفيد

الجمين ﴿ وَعَلَ اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا ﴾ ، أي: عليه لا على غيره ، ثم قال :

﴿ إِنْ كُنتُم مُّؤْمِنِ بِنَّ ﴾ ، فجعل من شرط الإيمان التوكل على الله سبحانه وتعالى، ودل على أن من لم يتوكل على الله فليس بمؤمن، فالتوكل عبادة عظيمة، فالمؤمن دائمًا يتوكل على الله، ويعتمد على الله عز وجل، والله من أسمائه الوكيل، أي: الموكول إليه أمور عباده سبحانه وتعالى، فالتوكل لا يكون إلا على الله، ولا يجوز أن يقول: توكلت على فلان؛ لأن التوكل عبادة، والعبادة لا تكون إلا لله.

أما إذا أسندت إلى أحد من الخلق تصرفًا، فهذا لا يسمى توكلًا إنما يسمى توكيلًا، والوكالة معروفة أنك تُوكِّل أحدًا يقضي لك حاجة، وقد وكُل النبيُّ من ينوبون عنه في يعض الأهمال، فالتوكيل غير النوكل، فالتوكل عبادة ولا تكون إلا فه ، ولا يجوز أن تقول: توكلت على فلان، وإنما تقول: رُكْتُ فَلانًا.

ومع هذا أنت توكله ولا تتوكل عليه، وإنما تتوكل على الله سبحانه وتعالى فلاحظوا الفرق بين الأمرين التوكل والتوكيل.

وس مفات الدونين ما تكرر أنه تبالى يقوله: ﴿ إِنَّنَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ وَاللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ وَاللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللْعِلْمِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللْعِلْمِ عَلَيْهِ مِنْ الْعِلْمِينَالِكُوا عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللْعِلْمِي عَلَيْهِ اللْعِلْمِينَالِهِ عَلَيْهِ اللْعِلْمِي الْعَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللْعِلْمِي الْعَلَيْمِ عَلَيْهِ اللْعِلْمِي الْعِلْمِي الْعِلْمِي الْعِلْمِي الْعِلْمِي الْعِلْمِي الْعِلْمِي الْعِلْمِي الْعِلْمِي الْعِلْمِي اللْعِلْمِي اللْعِلْمِي اللْعِلْمِي الْعِلْمِي اللْعِلْمِي الْعِلْمِيلِي اللْعِلْمِي الْعِلْمِيلِمِي اللْعِلْمِي اللْعِلْمِي الْعِلْمِي اللْعِلْمِي اللْعِلْمِي الْعِلْمِي اللْعِلْمِي الْعِلْمِي اللْعِلْمِي الْعِلْمِي اللْعِلْمِ

ثم أيضًا لنعلم أن التوكل لا ينافي الأخذ بالأسباب، فيجمع العسلم بين التوكل على الله والأخذ بالأسباب، ولا تنافى بينهما، فأنت تعمل الأسباب التي أُمرتَ بعملها، ولكز.



# الرغبة والرهبة والخشوع ودليل كل

ودليلُ الرَّغبةِ والرَّهبةِ والخُسْوعِ قولُهُ تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ صَالُواْ يُسَرِيعُونَ فِي ٱلْخَسْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبُنَا

ورُهُبُ أُوكَانُوا لَنَا خَسْمِعِينَ ﴾ [الأنبياء: ٩٠]. [١٨]

لا تعتمد على الأسباب، وإنما تعتمد على الله. أنت تزرع الزرع في الأرض، هذا سبب، ولكن لا تعتمد على زرعك وفعلك، بل اعتمد على الله في نمو هذا الزرع وتشهيره

الزرع هي دوص. هذا سبب وبدن و تعند عق روست دوسالت با واصلاحه، ولهذا يقول: ﴿ أَوَنَهُمْ فَالْقُرُونَ فِي تَأْثَرُ وحمليه وإصلاحه، ولهذا يقول: ﴿ أَوَنَهُمُ فَالْقُرُونَ فِي تَأْثَيْرُ مِنْ اللّهِ ﴾ أمّا أَنْرُهُمُهُ ﴾ الوستان المناطقة لله يتح ملذا الزرع عو الله، أما أنت قلد فعلت سبًا قلط قد يتح ملذا الزرع ومنه وقد لا يتح، وإذا نبت قد يصلح وقد لا يصلح، قد يصاب بأقة، فيقمي.

[14] الرغبة: هي طلب الشيء المحمود.

الرهبة: هي الخوف من الشيء المرهوب، قال تعالى: ﴿ وَإِنْنَ قَانَقَبُونِ﴾ [البنرة: ٤٠] وهي نوع من الخوف، الرهبة والخوف بمعنى واحد.

الخشوع: نوع من التذلل فه عز وجل، والخضوع والذل

بين يديه سبحانه وتعالى وهو من أعظم مقامات العبادة.



قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ ﴾ الضمير برجع للأنبياء، لأن سورة الأنبياء قد ذكر أنه قصص الأنبياء فيها ثم قال: ﴿ إِلَيْهُمْ كَانُوا مِنْسُرِيْنَ كِينَا الْكَبَارُانِ وَيَعْمُونَكَ رَضِّهُ وَيَصَالًا

كَانُواْ يُسْرِعُونَ فِي الْكَنْرُنِ وَيَتْفُونَكُ رَعِبُ وَيَقَعَلَ مُسْرِعُونَ وَيَعَلَمُ اللَّهِ وَيَقَعَلُ وَكَانُواْ لَنَّا خَنْمُوهِ فَي فَقَلُهُ تعالى: ﴿يُسْرِعُونَ فِيهَا الْمُنْرَبُّ فِي إِنْ يَسْابِقُونَ اللِّهَا، ويبادونَ اللها، مقد صفة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام لا يتخاطون الإيتاجون، وإنها يتجاجون، وإنها يتجاجون وإنها يتجاجون وإنها يتجاجون إنها ويتسابقون اللها،

رِيد يَسْرُ مُوهِ بِنِي مَنْ سَامِرُكُ وَيَسَامُ وَمِنْ الْمَالِينِ وَمِيْكُ اللَّهِ عَلَا اللَّهُ قوله تعالى: ﴿ وَيَنْتُمُونَكَا رَغِبًا ﴾ أي: طمعًا لما عند الله تعالى: ما ما مُنافِق عند ما المالين

فجمعوا بين الصف

### الخشية ودليلها .

دليلُ الخَشيةِ قولُه تعالى: ﴿ فَلَا غَشَرُهُمْ ﴾ [البفرة: ١٩٠]. [١٩]

1. [14]

الرغبة والرهبة والخشوع، هذه صفات الأنبياء صلى الله

رب وترب وحصوم منه عليه وسلم. عليهم وسلم. وهذه الأنواع الثلاثة من أنواع العبادة لله عز وجل.

وجل. وفيها ردَّ على الصوفية الذين يقولون: نحن لا نعبد الله

وفيها ردَّ على الصوفية الذين يقولون: نحن لا نعبد الله رغبة في ثوابه ولا خوفًا من عقابه، وإنما نعبده محبة له فقط،

هذا كلام باطل؛ لأن الأنبياء يدعون الله رغبًا ورهبًا وهم أكمل الخلق.

[14] الخشية نوع من الخوف، وهي أخصر من الخوق وقبل: الخشية: خوف يشويه تعظيم، قال تعالى: ﴿ قَلَا غَشْتُوهُمُ أَمْرِ الله سبحانه وتعالى بخشيته وحدَّه.

وقال تعالى في الآية: ﴿ فَلَا ظَنْتَهُمْ وَلَمُتَدَوِّهُ وَلِحُيْمَ مِنْتَكِينَ وَلِحُمْمُ مِنْتَكِينَ وَلِحُمْم غَنِّكُ وَلِمْتُكُمْ تَهْمَنُونَكُ ﴾ فأمر بخشيه سبحاك وتعالى، وقال في صفة المصلين: ﴿ وَلَقَلِينَ مُ مِنْتَكِلَ رَبِّمَ مُنْتَلِكُونَكُمْ اللسفارج: ١٧٦ أي: خاطور. مؤلاء خواص المفلق يخافق في فقيمة الله عز وجل. وقال عن المباكنة: ﴿ يَنْفُونَهُمْ مِنْ فَفِهُمْ

## الإنابة ودليلها

ودليلُ الإنابةِ قولُه تعالى: ﴿ وَلَيْنِبُوٓا إِلَىٰ رَيِّكُمُّ وَأَشْلِمُوالَهُ﴾ [الزمر: ٥٥]. [٢٠]

رؤلسل وكان كالإنكرن ﴿ والسراء وعاصر الطاق من الملاكفة وطلبة عليهة من والرأسل والألهاء والصالحين يكونون على ظائمة عظيمة من يشتبه أله عز رجل والخوف ته سيحاته وتمالي والرجة عنه فالرهبة والخوف والخشية، كلها بمعنى واحد وإن كان يمضها أخصى من بعض، إلا أتها يجمعها الخوف من الله بمضها تصرف على عظيمة من صفات الأنبياء وجهاد الصالحين، وهم أداع عظيمة من أموال الصابحة، وهم من

أعمال القلوب التي لا يعلمها إلا الله سبحانه وتعالى.

[79] الإلاية: الرجوع وهي يمعنى التوية، والتوية والإلاية اعشل من الدولة إلا المؤلفة اعشل من الدولة المعلق من الدولة المعلق من الدولة المعلق من الدولة المعلق المؤلفة المعلق من الإلسان الدولة المؤلفة الدولة الدولة المعلق الدولة الدولة الدولة الدولة الدولة المعلق الدولة الدو



# الاستعانة ودليلها

ودليلُ الاستعانَة: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِنَّاكَ نَسْتَعِيرِ ﴾ [الفاتحة: ٥].

وتعالى: ﴿ مِن فَسِيلِ أَن يَأْتِينَكُمُ ٱلْعَنَابُ ثُمَّ لَا تُنْصَرُونَ ﴾ إذا جاء العذاب المهلك الماحق فإنها لا تُقبِل توبةُ من تاب عند ذلك: ﴿ إِلَّا فَتُمْ يُولُسُ لَـنَا مَاسَوًا كَشَعْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْمِزْي ﴾ أيونس: ٩٨] هذا مستثنى، وإلا فإنه إذا نزل العذاب المهلك

فإنها لا تقبل التوبة، ولهذا قال: ﴿ مِن قِسْلِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ ٱلْعَلَاكِ ثُمَّ لَا تُصَرُّونَ ﴾. فالتوبة والإنابة لهما أجل ولهما حدٌّ، فلا تقبل توبة مَن

غَرْغَرَ أُو مِن حضره الموت، ولا تقبل توبة من نزل به العذاب الماحق المهلك، ولا تقبل التوبة إذا خرجت الشمس من مغربها قبل قيام الساعة، لا تقبل التوبة حينتذ، فالله يحث العبد على التوبة والإنابة قبل انتهاء أجله: ﴿ مِن قَبُّلُ أَن يَأْنِتَكُمُ ٱلْمُنَابُثُمُ لَا نُتُصَرُونَ ﴾.

الشاهد قوله: ﴿ وَأَيْبِيُّواْ إِلَّنَ رَبِّكُمْ ﴾ دل على أن الإنابة

وفسي الحديث: "إذا استَعَشْتُ فساستَعِسنُ بالله" (٢١]

[٢١] الاستعانة: طلب العون، وهي على نوعين:

النوع الأول: الاستعانة بشي. لا يقدر عليه إلا الله، فهذه صَرفُها لغير الله شوك، من استعان بغير الله في شي. لا يقدر عليه إلا الله فإنه قد أشرك، لأنه صرف نوعًا من أنواع العبادة

لغير الله عز وجل.

السرع الثاني: الاستعانة بمنا يشدر عليه المخلوق، دالت
تسمين باحد أن بين معال الجدار، أو أن يعمل معال
متاعك أو أن يجيات ملى مطاليم، حكم عال تعالى الم وتفكروا كل أفر والطائري و لا كشروا كل الوقي واللكتري في
المساعدة ؟ فالإسلام المائمة التي يقدر عليها
الشار، هما للسرع لا بالسرية، لا لامن المعادر على الناس.
الشار، هما للسرع لا بالسرية، لا لامن المعادر على البريد في
والشوى، وقال اللامة، والهافي مون العبد ما دام الديد في

عون أخيه ١٠٠٠.

 <sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٥١٦) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما.
 (٣) أخرجه مسلم (٢٦٩٩) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

أما الاستعانة بالمخلوق في شيء لا يقدر عليه إلا الله،

مثل جلب الرزق، ودفع الضرر، فهذا لا يكون إلا لله، كالاستعانة بالأموات، والاستعانة بالجن والشياطين،

رالاستعانة بالغائبين، وهم لا يسمعونك تهتف بأسمائهم، هذا شرك أكبر؛ لأنك تستعين بمن لا يقدر على إعانتك. نقوله تعالى: ﴿ إِنَّاكَ نَعْبُدُو إِنَّاكَ نَسْتَعِيرٍ \* ﴾.

إياك تعيد: هذا فيه تقديم المعمول على العامل، المعمول إياك في محل نصب، ونعد هذا هو العامل الذي نصب إياك، وتقديم المعمول على العامل يفيد الحصر.

نمعني إياك نعيد، أي: لا نعبد غيرك، فحصر العبادة في الله عز وجل.

وإياك نستعين: حصر الاستعانة بالله عز وجل وذلك في

الأمور التي لا يقدر عليها إلا الله سبحانه وتعالى. وفي قوله: إياك نستعين، براءة من الحول والقوة، وأن الإنسان لا قوة له إلا بالله، ولا يقدر إلا بالله عز وجل، وهذا فاية التعبد لله إذا تبرأ من الشرك، وتبرأ من الحول ومن القوة

### الاستعاذة ودليلها

ودليلُ الاستِعاذَةِ قولُه تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَتِ الْفَلَقَ﴾ [الفاني: ١]. [٢٧]

[٣٢] الاستعاذة: طلب الالتجاء إلى من يمنعك من محذور تخافه من أجل أن يدفع عنك هذا الشيء، هذه هي الاستعاذة.

والاستعادة نوع من أنواع العبادة. لا يجوز أن تستعيل بغير الله عز وجل، فعن استعاد بقير أو بوش أو بأي شيء غير الله عز وجل فإنه يكون مشركا الشرك الأكبر، وقال تعالى:

الله عز وجل فإنه يكون مشركًا الشرك الأكبر، وقال تعالى: ﴿ وَلَمْتُمْ كُنَّا يَهِنَالُّ بَنَّ ٱلْإِنِينِ يَتُودُونَ بِهِنَالِ بَنَّ لَلِّينِ قَرَادُونُمْ رَهَقًا ﴾ [الجن: ٦].

كان العرب في جاهليتهم إذا نزلوا في مكان من الأرض يقول أحدهم: أعوذ بسيد هذا الوادي، أي: كبير الجن، يستعدد به من شر سفهاء قومه.

فقال النبي ﷺ: مبطلاً لذلك ومبيناً لما يشرع بدله: «من نزل منزلاً فقال: أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق، لم يضره شيء حتى يرتحل من منزله ذلك، (<sup>()</sup>.

هذا هو البديل الصحيح، الاستعاذة بكلمات الله التامات بدلاً من الاستعادة بالجن.

قال تعالى: ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ ٱلْفَكَقِ ﴾ . الفلق: هو الصبح ، ورب الفلق: هو الله سبحاته وتعالى

كما قال تعالى: ﴿ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاجِ ﴾ [الأنعام: ٩٦] أي: مظهر نور الصبح في ظلام الليل. من الذي يقدر على هذا إلا الله

سحانه و تعالى.

﴿ أَعُودُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ﴾ أي: رب الصبح إذا أصبح، المالك المتصرف فيه القادر عليه.

﴿ مِن شَرِّ مَا خَلُقَ ﴾: هذا يشمل شر جميع المخلوقات. يستعيذ بالله من شر جميع المخلوقات.

هذا يكفيك عن كل استعاذة أو تعوذ مما يفعله الناس ﴿ وَمِن شَرِّ غَاسِق إِذَا وَقَبَ ﴾.

الغاسق: هو ظلام الليل؛ لأن ظلام اللبل تخرج فيه

الوحوش والسباع، فأنت تقع في خطر، تستعيذ بالله من شر هذا الظلام وما تحته من هذه المؤذيات.

﴿ وَمِن شَكَّرَ ٱلنَّفَّائِنَاتِ فِي ٱلْمُقَدِ ﴾ وهي السواحر تستعد بالله من السحر وأهله، لأن السحر شر عظيم.

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّـاسِ ﴾ [الناس: ١]. [٢٣]

# ﴿ وَمِن شَرَحَاسِدِ إِذَا حَسَدَ ﴾.

الحاسد: هو الذي يتمنى زوال التعمة عن الغير، إذا رأى على أحد نعمة فإنه يغتاظ ويتمنى زوال هذه التعمة حسدًا ويغيًا والعياذ بالله، وهو من أعظم الخصال المذمومة لأن فيه اعتراضًا على الله، وفيه إسادة إلى الخلق.

ويدخل في العائن، الذي يعسب بنظرته؛ لأن الإصابة يالعين فوم من الحسد، فأنت تسبط بالله من هذا الدوره، فقل على أن الاستعادة مبارة لا يجوز أن تصرف لغير الله الاستعاد إساطواني، ومن استعاد يمخارق فقد الدولة بالله مز وجل، والنبي تلاقي قبل لعبد الله بن عباس وضي الله عنهما: وإذا استعت فاستعن المائناً، "

(۲۳) وفي قوله تعالى: ﴿ وَقُلَّ أَهُوهُ بِينَ النَّتَايِسِ ﴿ مَلِهِكِ النَّذِينِ ﴿ إِلَّنِهِ النَّايِسِ ﴿ بِنِ سَنِّمَ الْوَسِنُولِينِ الْمُقَلَّيْنِ ﴿ اللَّذِينَ وَمِنْ فِي صُدُورِ النَّالِينِ ﴿ يَنَ النَّهِ النَّهِ مَا النَّهِ الْمُؤْمِلُونِ النَّالِينِ ﴾ أمر الله عز وجل بالاستعادة برب الناس ملك الناس إله

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص۱٤٥ .

الناس، هذه كلها أسماء وصفات لله عز وجل، وفيها أنواع التوحيد الثلاثة، توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وتوحيد الأسماء والصفات.

استعذ بالله وبهذه الأسماء والصفات، استعذ بالله من شر

الوَّسواس وهو الشيطان، أما الوسواس بالكسر فهو مصدر

وَسُوسَ يُوسُوسُ، وأما الوَسواس فهذا اسم من أسماء

الشيطان، لأنه يوسوس للإنسان ويخيل إليه، ويشغله من أجل أن يلقى في قلبه الرعب والتردد والحيرة في أموره،

خصوصًا في أمر العبادة، فإن الشيطان يوسوس للإنسان في العبادة حتى يُلَبُّس عليه صلاته أو عبادته، ثم ينتهي به الأمر إلى أن يخرج من الصلاة ويعتقد أنها بطلت، أو يصلي ثم يعتقد أنه على غير وضوء، أو أنه ما قام لكذا أو أنه ما فعل كذا، ويصبح في وسواس ولا يطمئن إلى عبادته. فالله جل وعلا أعطانا الدواء لهذا الخطر وذلك بأن

الخناس: الذي يتخلف ويبتعد، فهو يوسوس إذا غفلت عن ذكر الله، ويخنس، أي: يتأخر إذا ذكرت الله عز وجل، فهو وسواس مع الغفلة، وخناس عند ذكر الله عز وجل.

نستعيذ بالله من شر هذا الوسواس.

الإخلاص.



من الجن ومن الإنس يوسوسون للناس، يأتون الناس ويشككونهم، فكما أن للجن شياطين يوسوسون فكذلك

للإنس شياطين يوسوسون فأنت تستعبذ بالله من شر القبيلين.

﴿ ٱلَّذِي ثُوْسُوسٌ فِ صُدُودِ النَّاسِ ﴿ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَالنَّكَايِن ﴾ : كأن المعنى \_ والله أعلم \_ أنه هناك موسوسون

ولهذا يقول النبي على: ﴿مَا تَعُودُ مُتَعَرَّدُ بِمِثْلُهُمَا ﴿ أَي : هاتين السورتين فينبغي للمسلم أن يقرأهما في أدبار الصلوات ويكررهما ويقرأهما عند النوم مع آية الكرسي وسورة

يقرأ آية الكرسي، وسورة الإخلاص والمعوذتين، يقرؤهما دبركل صلاة ويكررهما ثلاثًا بعد المغرب وبعد الفجر، وكذلك يقرؤهما عند النوم من أجل أن يبتعد عنه الشيطان فلا يكدر عليه نومه ويزعجه بالأحلام. الشاهد من هاتين السورتين أن الله أمر بالاستعادة به وحده فدل على أن الاستعادة بغيره من الجن أو من الإنس أو من أي مخلوق أنه لا يجوز لأنها نوع من أنواع العبادة. (١) أخرجه أبو داود (١٤٦٣)، والنسائي ٢٥٣/٨، وأحمد ٢٨/ ٥٣٠ (١٧٢٩٧) من حديث عقبة بن عامر رضي الله عنه.

## الاستغاثة ودليلها

ودليلُ الاستِغاثَةِ: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَالسَّتَجَابَ لَكُمُّهُ [الانفال: 9]. [٢٤]

(11) (11)

الغوث، وهي لا تكون إلا عند الشدة، إذا وقع الإنسان في

العوت، وهي د معون إد عند السدة، إذا وجع الريسان في شدة فإنه يطلب الغوث من الله والنجاة من هذه الشدة.

والاستغاثة على نوعين:

النوع الأول: الاستغاثة بالمخلوق فيما لا يقدر عليه إلا الله عز وجل وهذا شرك، فمن استغاث بغير الله من جن أو

ا من و على و على المرحد على المستحد المستحد الله عن المرحد المرحد المستحدات المستحدات المستحدات المستحدات المستحدات المستحدات المستحدات والمحدد المستحدات المستحدات والمحدد المستحدات الم

فالاستغاثة بالاموات وبالغالبين من الشياطين والنجن شرك بالله عز وجل.

النوع الثاني: الاستغاثة بالمخلوق الحاضر الحي فيما يقدر عليه، هذا جائز.

يقدر عليه، هذا جائز. قال تعالى في قصة موسى: ﴿ فَالسَّنَفَتُهُ الَّذِي مِن شِيعَنِيهِ عَلَ اللَّذِي مِنْ عَشَرُورِ ﴾ [الصصور: ١٥].

#### الذبح أقسامه ودليله

ودليلُ الذَّبح قولُه تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشَكِي وَتَعْيَاكَ وَمَعَالِفَ لِنَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٢].

ومن السُّنة: ﴿ لَعَنَ اللهُ مَنْ ذَبَحَ لغير الله ١٠٠١ . [٢٥]

[٧٥] الذبح على أربعة أقسام:

الأول: الذبح على وجه التقرُّب والتعظيم لأحد ما، وهذا لا يجوز إلا لله سبحانه وتعالى؛ لأنه من العبادات المالية، فلا يجوز الذبح للجن ولا للشياطين ولا للملوك والرؤساء تعظيمًا لهم، لأن هذه عبادة لا تجوز إلا لله عز وجل.

فالذين يذبحون للجن من أجل السلامة من شرهم، أو من أجل شفاء المرضى، كما يفعله الكهان والمتجمون الذين يدعون العلاج ويقولون للناس: اذبحوا كذا لأجل شفاء مريضكم، ولا تذكروا اسم الله عليه، هذا شوك أكبر مخرج

من المله، وهذا الذي قال الله تعالى محذرًا من فعله لغير الله: ﴿ قُلْ إِذْ صَلَانِي وَنُشَكِي وَتَقَيَّاىَ وَمَمَّالِكَ يَقُو رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٢] وقال: ﴿ فَصَلَ لَرَبُكَ وَأَغْسَرُ ﴾ [الكوثر:٢] أي: واذبح لربك.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٩٧٨) من حديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه.

#### النذر ودليله

ودليـلُ النَّـذر: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِرِ وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّهُ مُستَطِيرًا ﴾ [الإنسان: ٧]. [٢٦]

الثاني: الذبح من أجل أكل اللحم، هذا لا بأس به لأنه ما ذبح من أجل التقرُّب والتعظيم لأحد، وإنما ذبح لحاجة،

والأكل منه، فهذا لا بأس به، لأنه ليس نوعًا من العبادة ويذبح لبيع اللحم.

الثالث: الذبح على وجه الفرح والسرور، بمناسبة زواج أو مناسبة نزول مسكن جديد، أو قدوم غائب، أو ما أشبه ذلك بجمع الأقارب ويذبح من باب إظهار الفرح والسرور بما حصل له، هذا لا بأس به، لأنه ليس فيه تعظيم لأحد، ولا تقرب لأحد، وإنما هو من باب الفرح والسرور في شيء

حصل.

الرابع: الذبح من أجل التصدق باللحم على الفقراء والمساكين والمعوزين هذا يعتبر سُنَّة وهو داخل في العبادة. [٢٦] النذر: هو إلزام الإنسان نفسه بشيء لم يلزمه بأصل الشرع، كأن يَسْفِرَ أن يصوم، أو يَنْفِرَ أَنْ يتصدق بكذا. فيلزمه الوفاء بنذره؛ لقول النبي ﷺ امن نَذَرَ أن يطيع الله



فليطمه (٢٠٠٠) والنذر نوع من أنواع العبادة لا يجوز إلا ألله ، فمن نذر لقبر أو صنم أو غير ذلك فقد أشرك بالله عز وجل، وهو نذر معصية وشرك، وقد قال النبي 難 ومن نذر أن يعصي ندر مدر ... (١٠)

\* \* \*

4. 9 1.

and the second

All A control of the control of

and the second of the second o

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٦٩٦) و(٦٧٠٠) من حديث عائشة رضي الله

### الأصل الثاني: معرفة دين الإسلام تعريف الدين

الأصلُ الثَّاني: معرفةُ دين الإسلام بالأدلة [٢٧]

[٢٧] لما فرغ الشبخ من بيان معرفة الأصل الأول وهو معرفة

الله سبحانه وتعالى بالأدلة، انتقل إلى بيان الأصل الثاني، وهو معرفة دين الإسلام بالأدلة.

فقال: الأصل الثاني: معرفة دين الإسلام بالأدلة، ثم عرفه وبين معناه ثم ذكر مراتبه.

وقوله رحمه الله: معرفة دين الإسلام: الدُّين يراد به الطاعة، يقال: دان له إذا أطاعه فيما أمر وترك ما نهى.

لطاعة، يقال: دان له إذا أطاعه فيما أمر وترك ما نهى. ويطلق الدَّبن ويراد به الحساب، كما في قوله: ﴿مثالِكِ

يُومِ الْأَنْمِتِ ﴾ ويغال: دانه إذا حاسب، تحما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَمْرُهُ مَا يُهُمُ النَّبِي ﴾ ثَمَّ مَا أَمْرُفُكَ مَا يَمُمُ النَّبِي ﴾ [الانطار: ١٨-١٨] أي: يوم الحساب ﴿ يَمَ لا تَسْلُقُ فَلَسُّ لِنَسْقِ لَقَسِ شَيْئًا وَالْأَمْرُهُومَ لِللَّهِ ﴾ [الانطار: 19].

والا مربوعهاويلام الاصطار: ١٦] . قوله: بالأدلة، أي: أن معرفة دين الإسلام لا تكون بالتقليد أو تكون بالتخرص من عند الإنسان، الدَّينُ لا يد له وهو الاستِسلامُ له بالتَّوحيدِ والانقِيادُ له بالطَّاعَةِ والبَرَاءةُ مِنَ الشَّركِ وأهلِه [۲۸]

من أدانة من الكتاب والشنة. أما الإنسان الذي لا يعرف ديت وإنها يقلد الناس. فيفذا لن يعرف وبه ترخوكي به أنه إذا سنل عنه في اللفر أن يقول: هماه ماه لا أدري، مستالس يقول شيئا فقالت "أ. فواجب على الإنسان أن يعرف ديم، بالأولة من كتاب أنه وشئة رسوك ﷺ بالإنسان أن يعرف ديم، بالأولة

[٢٨] الإسلام مأخوذ من أسلم للشيء إذا انقاد له، أسلم نفسه للقتل، أي: خضع للقتل، فأسلم نفسه للشيء إذا انقاد
له.

قالإسلام هو إسلام الوجه والقصد والنية له عز وجل: ﴿ وَيَنَّ الْمُسْنَى فِينَا لِيَنَّ النَّسَمَ وَيَنْهَمْ فِينَ فَكُونَ عُلِينِكَ وَالنَّبِعَ مِلَّهُ ﴿ إِنْهُونِهِ مَنْ فِينَاكُمْ } [الساء: 17]. ﴿ وَلِنَّ مِنْ أَسْلَمْ وَيَهْهُمْ فِيلًا ﴾ إلى البقرة: 17] أي: أخلص عمله فه عز وجل، والقاف فه عن طواعية واخبيار ورضية ومحية.

<sup>(</sup>۱) انظر ما سلف ص ۲۰.

الاستسلام لله بالتوحيد، وهو إفراد الله جل وعلا بالعبادة، وهذا هو معنى التوحيد، فمن عبد الله وحدَّه لا شريك له فقد

استسلم له. قوله: والانقباد له سبحانه بالطاعة: فيما أم ك به وما نهاك عنه، فما أمرك به تفعله، وما نهاك عنه تحتنه طاعةً شه

سبحانه وتعالى. قوله: والبراءة من الشرك وأهله: البراءة معناها الانقطاع

والاعتزال، والبعد عن الشرك وأهل الشرك، بأن تعتقد بطلان الشرك فتبتعد عنه، وتعتقد وجوب عداوة المشركين لأنهم أعداء الله عز وجل، فلا تتخذهم أولياء إنما تتخذهم أعداه؛ لأنهم أعداء لله ولرسوله ولدينه فلا تحبهم ولا تواليهم، وإنما تقاطعهم في الدين وتبتعد عنهم، وتعتقد بطلان ما هم عليه، فلا تحبهم بالقلب، ولا تناصرهم بالقول والفعل، لأنهم أعداه لربك وأعداء لدينك، فكيف تواليهم وهم أعداء الإسلام!

لا يكفى أنك تستسلم لله وتنقاد له بالطاعة، وأنت لا تتم أ من الشرك ولا من المشركين، هذا لا يكفي، ولا تعدُّ مسلمًا حتى تتصف بعده الصفات.

مراتب الدين

المرتبة الأولى الإسلام

وهو ثلاث مراتب:

الإسلامُ [٢٩]

أولاً: الاستسلام لله بالتوحيد.

ثانيًا: الانقياد له بالطاعة.

ثالثًا: البراءة مما يضاد التوحيد ويضاد الطاعة وهو

الشرك. رابعًا: البراءة من أهل الشرك.

رابعا

بتحقيق هذه الصفات تكون مسلمًا، أما إذا تقصت صفة واحدة منها فإذك لا تكون مسلمًا، فيهذه الكلمات الثلاث لخص الشيخ تعريف الإسلام، وكم من إنسان لا يعرف معنى الإسلام، لأنه لم يتعلم هذا الشيء، ولو قبل له: ما هو الإسلام؟ لم يجب جوابًا صحيحًا.

(۲۹) معنى المراتب: الدرجات، لأننا قلنا: إن الدين ثلاث درجات بعضها أعلى من بعض، أول مرتبة من مراتب الدين

هي الإسلام، ثم بعدها الإيمان، ثم بعدها الإحسان،

# والإيمانُ، والإحسانُ [٣٠]

فالإسلام أوسع والإيمان أضيق من الإسلام، والإحسان أضيق من الإيمان.

فعاترة الإسلام واسعة، المنافقون يدخلون فيها إذا انقادوا إلا الإسلام والقوره و القرار إلا تقرأ و مع السلمين، وتركز الوسلوا الأصاصال الطاهرة، يسمون سلمين، وتطن عليهم أحكام السلمين في الدنية فقهم السلمين على المستمين في المستمين في المستمين في المستمين المستمين المستمين، المستمين أسال المستمين، المستمين المستمين، من الدنية الأطباء في المستمين، عدم إيمان وإنساء منتمم إيمان وإنساء منتمم إيمان وإنساء منتمم إيمان وإنساء منتمم إيمان وقافط.

[-7] قول: (الوسان: مله من السرتية الثانية، والسوسون منافرات منهم المشرون المواجئة، والأمراز دونهم، ومنهم المقالة أصحاب أهما المواجئة، والأمراز دونهم، ومنهم القالة المستوجة أن أمواجئ القالى الإساسة، في ماذا المداكل، فهم المؤتمنة أن أمواجئ فالصل الإساسة، في تعالى المراكز القديمة المؤتمة المؤتمنة أنهام المستوجة عنهم المؤتمة المؤتمة المؤتمة المؤتمة المؤتمة المؤتمة المستوجة المستوجة المستوجة المؤتمة المستوجة ا



# وكلُّ مرتبةِ لها أركانٌ [٣١]

قوله: الاحسان: هذه هي العربة الثالثة وهي الإحسان، هي أن بحسن العيد فيما بينه وبين الله، في عبادة الله عز وجل وذكر النبي قلا الراحان نقال: «الإحسان أن تبيد الله كانك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه براك<sup>07</sup>. أي: يكون عندك علمًا يقينهًا أنه إنه أينما كنت.

[٣١] قوله: وكل مرتبة لها أركان: والأركان جمع ركن،

وهو ما يقوم عليه الشيء. وهو ما يقوم عليه الشيء.

فأركان الشيء جوانب التي يقوم عليها ولا يقوم بدونها، وتكون بداخل الشيء علاف الشروط فيمي تكون خسارج الشيء، مثل شروط السلاة نهي عارج المسلة فيها، وأما أركان السلاة فإنها بداخليا، مثل تكبيرة الإحرام وقراءة الفاتحة، فإذا احتل شيء متها فإن الصلاة لا تصح، كما لو تُقد شيء من أركان البنيان فإنه لا يقوم ولا

پختمد .

 <sup>(</sup>۱) جزء من حديث طويل أخرجه البخاري (۵۰) وأخرجه مسلم (۱۰،۹)
 من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.



### أركان الإسلام

شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله

معناها ودليلها

فأركانُ الإسلام خمسةٌ: شهادةُ أن لا إلئه إلا الله وأنَّ محمدًا رسولُ الله وإقامُ الصَّلاةِ، وإيتاهُ الزَّكاةِ، وصَرهُ رمضانَ، وحَجُّ بيبِ اللهِ الحَرام. [٣٦]

۱۳۳۱ پدیم (الاسلام القبلت فاون القبلت فاون الاسلام الدا الارکان) بدا الارکان الدا الارکان الدا الارکان الدا الارکان کلید الارکان کا الفاحات والمال اللهر تغلیه نامیدی فید، الارکان، الدام تعلیم الفاحات الدام الارکان الدام واسراله 88 بدخیر الفاحیات الدام المال المال

ففسر الإسلام بأنه هذه الأركان الخمسة، لكن حديث ابن عمر بين أن هذه الخمسة هي مباني الإسلام فقال: وبني

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص۱۹۱ .

فدليلُ الشَّهادَةِ: ﴿ شَهِمَ لَا لَذَ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَهَّا وَالْمَنْتَجِكَةُ وَأُولُوا الْهِلِ فَآمِنُ بِالْفِيسُولُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْمَهَيْرُ الْمَنْتُحِكُمُ مُنْ اللّهِ اللّه

ٱلْعَكِيمُ ﴾ [آل عمران: ١٨]. [٣٣]

الإسلام كله لكنها أركانه ومبانيه التي يقوم عليها وبقيةً المشروعات مكملات ومتممات لهذه الأركان.

المشروعات مكملات ومتممات لهذه الاركان. [٣٣] قوله تعالى: شهد، أي: حكم وقضى وأعلَمَ وبيَّن

وألزم، فالشهادة من الله تدور على هذه المعاني الخمسة: الحكم والقضاء والإعلان والبيان والإلزام.

حكم والقضاء والإعلان والبيان والإلزام. فمعنى شهد، أي: قضى سبحانه وأعلم وأخبر وألزم

عبادة بذلك، أنه لا إلك إلا هو . لا إلك: لا نافية تنفي جميع ما عبد من دون الله .

لا إلىه: لا نافيه ننفي جميع ما عبد من دول الله
 إلا هو: مثبت العبادة لله وحده.

إلا هو: مثبت العبادة نه وحده. ومعنى أنه لا إلله إلا هو: أي لا معبود بحق إلا انه إنه وتعالى أما من عبد غيد الله فان عبادته باطلة لقدله

الله عنه .

رُدِيْدِ.هُوْ ٱلْبَطِلُ وَأَلَّكَ اللَّهُ هُوَ ٱلْفَرْلُ ٱلصَّحِيدُ ﴾ [العج: ٦٣] شهد لفضه سبحانه وتعالى بالوحدانية وهو أصدق العناها وشهادته سبحانه وتعالى أصدق الشهادات الانها صادرة عن حكيم خبير عليم، يعلم كل شره، فهي شهادة

والملاكفة: خيدرا أنه لا إلى إلا من رهم عالم علقهم الله ليداده ملاكلة كرام عباد مكرون خلقهم الله ليداده بيسجون لليل والطبلا لا يغزرون وأيضا عقلهم الله لتنفيذ الرام في الكون، وكل الهم عنفيا ما يالره بسحات وتعالى من أمور الكون، وكل الهم عنفيا ما يالره بسمية من المور الكون، وكل المنافقة عنها والمعارفة بالله عزو بريان من من أمور المعارفة بالمعارفة بالمعارفة بالمعارفة بالمعارفة المعارفة المعارفة المعارفة المعارفة المعارفة المعارفة، على المسلاكة أو المسلاكة المشارفة على من منافع الميشر، على عاليه المسلوكة الموارفة، على عاليه المسلوكة المسلوكة، على عاليه المسلوكة الموارفة، على عاليه المسلوكة المسلوكة، على عاليه المسلوكة المسلوكة، على عاليه المسلوكة المسلوكة، على عاليه المسلوكة، على عاليه المسلوكة الم

وأولو العلم: صنفان، الملائكة والصنف الثاني أولو العلم من البشر، وأولو العلم لا يشهدون إلا بما هو حق بخلاف الجهال لا اعتبار بشهادتهم، وكل عالم من خلق الله يشهد لله بالوحدائية وأنه لا إله إلا هو ، وهذا فيه تشريف لأهل العلم حيث إن الله قرن شهادتهم مع شهادته سيحانه وتعالى وشهادة ملاكك، اعتبر شهادة أهل العلم من الخلق ودل على فضلهم وشرفهم ومكانتهم، على أعظم مشهود به وهو التوجيد

والعراد بالي العام. أما النفط الشرعي لا كما يقول بمعلى الأساء أما المسلم على وجم بعض الله المساء على وجم والنزاعة فيهولاء لا يقال فيهم أما العساء على وجم الإنطاق، لا مقام علم وجم بالاختاق، على المعالمة على المعالمة على المعالمة على المعالمة على المعالمة على المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة على المعالمة

وكذلك قوله: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْفُلَمَتُوَّا ﴾ [فاطر: ٢٨] المراد علماء الشرع الذين يعرفون الله حق معرفته، ويمبدونه حق عبادته ويخشونه، أما هولاه فأطبهم لا يخشون أفه هو وجل بل يكفرون بالله ويجحدونه ويذهون أن العائم ليس له دب وإندا الطبية مي التي توجدوتصرف به كما هو عند الشيوعين، إنهم يتكرون الرب سبحانه وتعالى مع أن عنده علناً دنير؟ كيف نقول: إن هولاه هم أهل العلم.

قالملائكة وأولر العلم شهدوا لله بالوحدانية إذًا لا عيرة تبول غيرهم من الملاحدة والمستركين والصابتين الذين يكفرون بالله عز وجل. هولا، لا عيرة بهم ولا يقولهم؛ لأنه مخالف لشهادة الله وشهادة ملائكة وشهادة أولي العلم من خلف.

وقوله: قائمًا بالقسط: منصوب على الحال من شهد، أي: حالة كونه قائمًا سبحانه وتعالى، والقسط: العدل، أي: أن الله سبحانه وتعالى قائم بالعدل في كل شيء، ومعناها لا مَعبودَ بحقّ إلا الله، (لا إلك) نافيًا جَميعَ ما يُعبدُ من دونِ الله (إلا الله): مُثبيّنًا العِبادَةُ له وحدَّهُ لا شَريكَ لهُ في عِبادَتهِ كما أنَّه ليس لهُ شَريكٌ في

مُلكهِ. [٣٤]

والعدل ضد الجور، وهو سبحانه وتعالى حكم عدل لا يصدر عنه إلا العدل في كل شيء.

لا إلله إلا هو: تأكيد للجملة الأولى.

العزيز الحكيم: اسمان لله عز وجل يتضمنان صفتين من صفاته وهما العزة والحكمة.

[27] قول: ومساما لا معرو بحن إلا الله، أي: معن لا إلك (الله الله الله) معرو بحن إلا الله الله الله و معن المرا إلى الله الله على الله على

ولما قال لهم: قولوا: لا إله إلا الله، قالوا: ﴿ لَمُمَّارُ أَلَّالِمَةَ إِلَهَا وَمِئًّا إِنَّ هَنَا لَنَقٍّ، هَجَابٌ ﴾ [صر: ٥] بحسبون الآلهة

241-74

فدل على أن معناها لا معبود بحق إلا الله، ولو كان معناها لا خالق ولا رازق إلا الله، فإن هذا يقرون به ولا يمارون فيه فلو كان هذا معناها، ما امتنعوا من قول لا إلــُه إلا الله؛ لأنهم يقولون إذا سئلوا من خلق السماوات والأرض؟ يقولون: الله، إذا سئلوا من الذي يخلق؟ من الذي يرزق؟ من الذي يحيى ويعيت؟ ويدبر الأرض؟ يقولون: الله. هم يعترفون بهذا فلو كان هذا معنى لا إلنه إلا الله لأقروا بهذا، لكور معناها لا معبود بحق إلا الله.

لو قلت: لا معبود إلا الله هذا غلط كبير، لأن المعبودات كلها تكون هي الله \_ تعالى الله عن هذا \_ لكن إذا قيدتها وقلت: بحق انتفت المعبودات كلها إلا الله سبحانه وتعالى، لا بد أن تقول: لا معبود حق، أو لا معبود بحق إلا الله. ثبه بين ذلك على لفظ الكلمة.

لا إلله: النفي، نفي للعبودية عما سوى الله.

إلا الله: هذا إثبات للعبودية لله وحده لا شريك له.

ونفسيرُهما الذي بوضحها قولَه تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِنْهُمِهُمْ لِلْهِيهِ وَقَوْيِهِ، إِنْهِي بَرْلَهُ يَشَا تَشَهُدُونَ ﴿ وَإِلَّا اللَّهِيمُ لَشَكُونَ فَإِلَّهُ سَبَهِينِ ﴿ وَيَمَلَقُهَا كُلِمَةً الْفِيقَا فِي تَقْفِيهِ. لَلْمُهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ [الزعرف: ٢٦-٣]. [7]

لله إلك إلا الله تشتمل على نفي وإثبات، ولا بد في الله التوريخ الله التوريخ المنافقة والاثبات وحده، ولا يكفي الإثبات وحده، ولا لا بد من النفي والإثبات كما قال تعالى: ﴿ نَشَنُ يَكُمُنُ إِنْكُلُونِكُ وَيُوْرِبُ لِيَشَافًى اللهرة: ٢٥١

تعالى: ﴿ ذَمْنَ يَكُفُرُ إِنَّلْنَاهُونَ وَكُوْمِنَ بِاللَّقِ ﴾ [البقرة: ٢٥٦] ﴿ ﴿ وَأَشْبُدُوا اللَّهَ وَكَ ثُشَرِكُمْ إِو مُشْبِكًا ﴾ [النساء: ٣٦] . فلو قلت: الله إلك هذا لا يكنى، اللات إله، والعزى

إله، ومناة إله كل الأصنام تسمى ألهة. فلا بد أن تقول: لا إله، إلا الله، فلا بد من الجمع بين

النفي والإثبات حتى يتحقق النوحيد وينتفي الشرك. [٣٥] خير ما يُفسِّر القرآنُ القرآنُ، فلا إلىه إلا الله فسَّرها الله

في القرآنُ، وذلك في قول الخليل عليه الصلاة والسلام فيما ذكر الله عنه : ﴿ إِنِّنِي بَرَاتٍ ﴾ هذا النفي لا إلـنه، ﴿ إِلَّا الَّذِينَ فَطَرَقَ﴾ : يعني إلا الله هذا الإثبات.

فهذه الآية تفسير معنى لا إلنه إلا الله تمامًا.

وقولُه تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأْهُلَ ٱلْكِنَابِ تَمَالُوا إِلَىٰ كَامَةٍ سَوْلَهِ بَيْنَمَنَا وَيَبْتَكُو أَلَّا مَسْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا نُشْرِكَ بِيهِ ، شَيَتُنَّا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْشُمَا بَعْشًا أَرْبَابًا مِن دُونِ اللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا فَشُولُوا

أَشْهَا رُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٦٤]. [٣٦]

[٣٦] وقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَهُلَ ٱلْكِنَابِ تَشَالُوا إِلَّهِ كَلْمُهُ سُوَّلُهُ بَيْنَا وَبَيْنَكُو أَلَّا نَصْبُدُ إِلَّا أَنَّهُ وَلَا نُشْرِكَ بِيهِ مَسْيَقًا ﴾ هذه الآية من سورة آل عمران نزلت في وفد نجران النصاري الذين قدموا على النبي ﷺ وناظروه وسألوه، وحصل بينهم وبينه كلام طويل، وهم نصارى من نصارى العرب، وفي النهاية طلب النبي على منهم المباهلة: ﴿ فَقُلْ ثَمَالُوا نَدْعُ أَبْنَاتُنَا وَأَبْنَاتُكُرُ وَبِسَاءً مَا وَبِسَاءً كُمُ وَأَسْسَنَا وَأَسْسَنَعُ لُمَّ نَبْتَهِ لَ خَنَجْمَى لَهُنَتَ اللَّهِ عَلَى ٱلْكَنْذِينِ ﴾ [آل عمران: ٦١].

فلما طلب منهم المباهلة خافوا ولم يباهلوه عليه الصلاة والسلام، ودفعوا له الجزية لأنهم يعلمون أنهم على باطل، وأنه رسول الله ﷺ.

نبتهل، أي: ندعو باللعنة على الكاذب منا، وكانوا يعلمون أنهم هم الكاذبون، ولو باهلوه لنزلت عليهم النار



وأحرقتهم في مكانهم، فقالوا: لا، لكن ندفع الجزية ولا نباهلكم، فقبل النبي صلى منهم الجزية، لقد تبين لهم أن الله

أمره بما في هذه الآية. وهذه الآية فيها معنى لا إله إلا الله، قوله: ﴿ أَلَّا نَصُّنَّكُ ﴾

هذا النفي، وقوله: ﴿ إِلَّا لَقَهُ ﴾: هذا الإثبات، وهذا هو

العدل الذي قامت له السماوات والأرض، فالسماوات والأرض قامت على التوحيد والعدل لا نشرك في عبادته شيئًا لا المسيح الذي تزعمون أنه رب وتعبدونه من دون الله، ولا غير المسيح ولا محمد عليه الصلاة والسلام ولا أحد من

الأنبياء ولا من الصالحين ولا من الأولياء، ﴿ أَلَّا نَصْدُدُ الَّا أَلَهُ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ ، شَكِتُنا ﴾ . ﴿ وَلَا يَشَّعَدُ بَعَثُمَا يَعْشَا أَتَكَانًا مِن زُونِ أَقِّهُ ﴾ كما اتخذتم الأحبار والرهبان أربابًا من دون الله تعالى: ﴿ أَغُكَٰذُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُوبِ اللَّهِ وَٱلْمَسِيمَ أَيْبَ

مَرْيَكُمْ وَمُنَا أَسِرُوا إِلَّا لِمُعْسَدُوا إِلَّنْهَا وَحِسدًا ﴾ [الته: ٣١] واتخاذ الأحبار والرهبان من دون الله بيُّت، رسول الله ﷺ في أنه طاعتهم في تحليل ما حرم الله وتحريم ما أحل الله (١) هذا معنى اتخاذهم أربابًا من دون الله، إذا كانوا بحللون ما حرم الله ويحرمون ما أحل فإذا أطاعوهم في ذلك، فقد اتخذوهم أرباباً، لأن الذي يشرع للناس ويحلل

ويحرم هو الله سبحانه وتعالى.

﴿ فَإِن تُوَلُّوا ﴾: ولم يقبلوا دعوة التوحيد. ﴿ فَقُولُوا

أَشْهَىٰدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ أشهدوهم على أنكم موحدون وأنهم كفار، بينوا لهم بطلان ما هم عليه، ففي هذه الآية البراءة من دين المشركين والمصارحة بذلك، اشهدوا بأنا مسلمون، ففي هذا وجوب إعلان بطلان ما عليه المشركون

وعدم السكوت عن ذلك، والإعلان عن بطلان الشرك والرد على أهله.

والخلاصة:

أن لا إلنه إلا الله لها ركنان: هما النفي والإثبات، فإذا فيل لك: ما هي أركان لا إله إلا الله، فتقول: النفي والإثبات.

(١) انظر حديث عدى بن حاتم رضى الله عنه، الذي أخرجه الشمذي (٣٠٩٥)، وفيه: قال رسول الله على: •أما إنهم لم يكونوا بعدونهم، ولكنهم كانوا إذا أحلوا لهم شبئاً استحلوه، وإذا حرموا عليهم شبئاً ....



وشروطها سبعة لا تنفع إلا بهذه الشروط نظمها بعضهم

بقوله:

علم يقين وإخلاص وصدقك

مع محبة وانقياد والقبول لها

قالعلم: ضده الجهل، فالذي يقول: لا إلـْه إلا الله بلسانه ويجهل معناها هذا لا تنفعه لا إلـْه إلا الله.

واليقين: فلا يكون معه شك، لأن بعض الناس قد يعلم

معناها ولكن عنده شك في ذلك، فلبس علمه بصحيح، لا بد أن يكون عنده يقبن بلا إله إلا الله وأنها حق.

والإخلاص: ضده الشرك. بعض الناس يقول: لا إلنه

إلا الله؛ ولكنه لا يترك الشرك، مثل ما هو الواقع الآن عند عباد القبور، هؤلاء لا تنفعهم لا إله إلا الله، لأن من شروطها ترك الشرك.

والصدق: ضده الكتاب الأن السنافقين يقولون: لا إلك الإلا الله كالمتعافضة على المتنافذة على الله الله المتعافضة على المتنافذة في المتنافذة في المتنافذة المتنافظة كافراً فتتبك إلى تشول ألق والله يتمثل أين تشول كافراً فتنافذة المتنافظة على المتنافظة كافراً فتنافظة المتنافظة كافراً المتنافظة المتنافظة كافراً المتنافظة المتنافظة كافراً المتنافظة المتنافظة كافراً كافراً المتنافظة كافراً كافراً

تهم جنه ۹ [المنافقون: ۱-۱].

والمحبة: أن تكون محبًا لهذه الكلمة وليًا لأهلها، أما

الذي لا يحبها أو لا يحب أهلها فإنها لا تنفعه. والانقباد: ضد الإعراض والترك، وهو الانقباد لها تدل

والانتجاد: فسد الإعراض والترك وهو الانتجاد لما تدل عليه من عبادة الله وحده لا شريك له واستثال أواسره، ما دمت اعترف وشهدت أنه لا إله إلا الله يلزمك أن تنقاد لأحكامه ودينه، أما أن تقول: لا إله إلا الله، ولا تنقاد لأحكام الله وشرعه فانها لا تنقلك لا أنه إلا إله.

والفيول: القبول المنافي للرد، بأن لا ترد شيئًا من حقوق لا إله إلا الله وما تدل عليه بل تقبل كل ما تدل عليه لا إله إلا الله، تنقبله تقبلاً صحيحًا. وذهذَ شَرَّطُ ثاف: :

وريد سرط نامن.

وزيد شامنها الكفران بما

مع الإك من الأشياء قد ألها

أي: البراءة من الشرك، فلا يكون موحدًا حتى يتبرأ من الشرك: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِرْهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ وَإِنِّي بَرِّتُهُ مِثَنَا مَتَهَمُّونَ ﴾ [الزعرف: ٢٦].

هذه شروط لا إله إلا الله، ثمانية شروط.

ودلیل شهادةِ أنَّ محمَّدًا رسولَ الله قولُهُ: ﴿ لَفَدَّ بَمَا حَكُمْ رَسُوكَ فِنَ أَلْشُرِكُمْ عَرِيرُ فَلَكِهِ مِاعَمِد ثُمَّةً حَرِيفً عَلَيْكُمْ بِاللَّمْقِينِينَ رَمُوكَ تَصِيرٌ ﴾ (النوية: ۱۲۸. [۲۷]

[٣٧] الركن الأول من أركان الإسلام مكون من شيئين:
 الأول: شهادة أن لا الله الله.

الأول: شهادة أن لا إله إلا الله .
والثاني: شهادة أن محمدًا رسول الله .

" فهما ركن واحد، الشق الأول: يعني الإخلاص في العبادة، والشق الثاني: يعني منابعة الرسولﷺ.

ر وليل عيداد ال حسدار سرال الدول الآلانة كالسكتار رئورك بن المنسخة فيزياً فيهم ما فيداد الدولية تتجيم المناويس كروك فيهم أو والدا عبداد الدولية حسداً رسول الله كنورة من الكتاب والسنة والمصحوات المساورات المهارات اللهام برائات فيهم الكتاب فعد الإيام يمول تماس : واقدة بالمسكنة مناوك بعد المناويسة في المناويسة فيراً يمول تماس كذا ترجل تتباسكة رئولت بن المناسخة فيراً المدرات اللهام كليات ترجل تتباسكة بالمناويسة بالمنا فهذه شهادة من الله لهذا الرسول ﷺ بالرسالة وبيان

قوله تعالى: لقد جاءكم: اللام هذه لام القسم، ففيها قسم مقدر، تقديره والله لفد جاءكم.

سم معدر، معديره والله نفد جاءهم. قد: حرف تحقيق و تأكيد بعد تأكيد.

فد: حرف تحقیق وتاکید بعد تاکید.
 جاءکم: أیها الناس، هذا خطاب لجمیع الناس، لأن

رسالته 糖 عامة لجميع الثقلين، الإنس والجن. رسول: هو من أوحى إليه بشرع وأمرَ بتبليغه، سمى

رصول النه مرسل من قبل الله سيحانه وتعالى. رسولاً لأنه مرسل من قبل الله سيحانه وتعالى. من أنفسكم: أي من جنسكم من النشر، ولس. مَلَكُمّا من

السرائن الفسكم: أي من عندكم من البيشر، وليس مذكاً من السرائنة وليس مذكاً من المسائنة والمسائنة والمسائنة

العوب ومن أشوف بيوت العرب نسبًا، من بني هاشم الذين

هم أشرف أنساب قريش، وقريش أشرف أنساب العرب، فهو خيار من خيار، يعرفونه، ويعرفون شخصه، وبعرفون نسبه، ويعرفون قبيلته، ويعرفون بلده، ولو كانوا لا يعرفونه فكيف يصدقونه؟ ولو كان بغير لغتهم فكيف يفهمون كلامه؟

﴿ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِينٌ ﴾ . فقوله: عزيز: يعنى شاق عليه ﷺ.

ما عنتم: يعني ما يشق عليكم، العنت معناه: التعب والمشقة، والرسول ﷺ يشق عليه ما يشق على أمته، وكان لا

يريد لها المشقة وإنما يريد لها اليسر والسهولة.

ولذلك جاءت شريعته ﷺ سهلة سمحة قال ﷺ: «معثت بالحنيفية السمحة (١١) قال تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَى عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ

مِنْ حَرَبِهِ ﴾ [الحج: ٧٨] .

وقال: ﴿ مَا يُربِدُ أَلَنَّهُ لِيَجْعَكُ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ ﴾

[المائدة: ٦] فشريعته سهلة تتماشى مع قدرة الناس واستطاعة المكلفين ولا تحمُّلهم ما لا يطيقون.

(١) أخرجه أحمد ٢٦/٣٦ (٢٢٢٩١) من حديث أبي أمامة الباهلي وضر الله عنه .

بالخم والرحمة على.

ولهذا كان النبي \$5 يحب لهم التيسير، وما خير بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثماً، وكان يحب أن يأتي بالمعل ويركن شفقة بأنت، يتركن العمل وهو يجب أن يأتي يه من الأعمال الصالحة من أجل أن لا يشتر على أمنت، هذه من معتاد، أن يشتر عليه ما يشتر على أمنت، هذه من ويضرح بفرحها، ومن كانت هذه مشته فلا شاك أن لا يأتي إلا

حريص علكه، أي: على هدايكم وإخراجكم من الطلمات إلى النور، ولذلك كان يتحدا المستاق في دعو الطلمات إلى النور عنى الناس طالم الها لها إلى النور عنى قال الد أن ﴿ فَكُلُ بَنْكُ الْهَ يُكُولُ الْمُوبِينَ ﴾ (الشعراء: ٣] أي لملكن أمن الله أن أن المناسبة عن المناسبة على المناسبة على المناسبة على المناسبة على المناسبة المناسبة المناسبة على هذا من كمانا لمناسبة على المناسبة عل

﴿ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَهُ وَثُ رَّحِيدٌ ﴾ :

رؤوف: من الرأفة وهي الرفق واللطف.

رووك. من موت وسي مروى ومنصف. رحيم: وصفه بالرحمة فليس بغليظ ﴿ فَيِمَا رَحْمَةٍ ثِينَ اللَّهِ اِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ نَشَاً عَلِيظً الْفَلْبِ لِانْفَشُوا وَرَجْوَلِهُ ۗ (أَلَ عمد ان: كان ﷺ متواضعًا لينًا مع المؤمنين، يخفض لهم جناحه ويستقبلهم بالبشر والمحبة والعطف والإحسان. هذه من

صفاته ﷺ. ذكر الله خمس صفات في هذا الرسول ﷺ.

ذكر الله خمس صفات في هذا الرسول 癰. الأولى: أنه منكم .

دوري. انه منجم.

الثانية: عزيز عليه ما عنتم. الثالثة: حريص عليكم.

الرابعة: بالمؤمنين رؤوف.

الخامسة: رحيم.

٢٩] هذه صفاته تلك.

خس صفات من صفات هذا التي يقد وغص الدومين بالرأية والرحمة لأنه يقد كان فليقًا على المشركين إلى الماملتين، يقضب الفسيحات سيحان ومثالي، كه عالم تعالى: ﴿ وَيَمْأَلِي اللَّهِمُ عَهِدِ السَّكِلُّنُ وَالْتَيْفِونِ وَلَقُلْكَ عَيْهِمُ وَيَوْمُونُهُمْ مَنِهُمُ الْمُعْلِمُنَ وَلَمْلِكُمْ الدومِنِينَ وَلِقُلْكَ المَامِلُونِينَ وَمَنْفُونِ وَمُنْفِعِهِم بنصف: عاصة بالموجودين، وحكما الموجودين مضهم مع بنصف: عاصة بالموجودين، وحكما الموجودين مضهم مع بنصف: ومعنى شهادَةِ أنَّ محمَّدًا رسولُ الله: طاعَتُهُ فيما أَمَرَ، وتصديقُهُ فيما أخبَرَ، واجتنابُ ما عنه نهى وزَجَرَ، وأن لا يُعبَدُ الله إلا بما شَرَعَ. [٣٨]

(٣٨) تعادة أن محمداً رسول أنه أنها معنى ومنتفى ليست شقال بالله تقداً. فعداماً أن تحرف بالمسائل ويقلك أن رسول أنه أنها بالسائل ويقتل أنه أن رسول أنه أنها بالسائل ويقال أن رسول أنه أنها المناقش باللسان و ((كاركار بالله يقوله على بالداخل المناقش كان أربال أنه في المناقش المناقش التناقش المناقش المنا

وكذلك اعتقاد القلب مع هدم التناقي باللسان لل يقدر على التعاقب مالدون أن وسول اله التجمع مبالدون ك قا قال مبالل: ﴿ قَلْ تَعَلِّمُ إِلَيْكُونِكُ الْمِنْ يُؤْلِنُّ فَإِنْهُ لِهِ الْجَلَوْنِيْكُونَ وَلِينَّ اللَّهِينَّ بِيَئِينَ لِمُنْفِقِ لَلْهِ يَعْلِمُنَ اللَّهِيشِّ الانامام ٢٣٤. فهم ظهريهم يعرفون الدالية، ويعرفون أنه رسول الله، لكن متعهم البراز ومتعهم العالمة من الإقرار رساك الله، لكن متعهم البراز ومتعهم العالمة من الإقرار وكذلك منعهم الحسد كما عند اليهود وعند مشركي

العرب، وكان أبو جهل عمرو بن هشام يعترف ويقول: كنا نحن وبنو هاشم متساوين في كل الأمور لكنهم قالوا: منا رسول وليس منكم رسول من أين نأتي برسول؟ فلذلك أنكروا وسالته حسدًا ليني هاشم؟ .

ويقول أبو طالب في قصيدته :

ولقد علمت بأن دين محمد من خير أديان البرية دينا لولا الملامة أو حذار مسبة لوجدتني سمحًا بذاك مبينا

يعترف بقلبه برسالة محمد لكن منعته الحمية الجاهلية لقومه فلم يكفر بدين عبد المطلب الذي هو عبادة الأصنام، فهم يعترفون بنيزته بقلوبهم، فلا يكفي الاعتراف بالقلب أنه رسول الله بل لا بدأن يتطلق بلسانه.

ثم لا يخفي النطق باللسان والاعتراف بالفلب، بل لا بد من أمر ثالث وهو الإنباع قال الله تعالى فيه: ﴿ فَالْأَيْرِتِ مَاشَتُوا مِن مُشَرِّرُوهُ وَنَصَرُّوهُ وَالْنَسُوا الذَّرُ الْمُنتَّ أُرْلُونَكُمُ أُرُلُتِكُ مُشَرِّ

<sup>(</sup>۱) انظر «السيرة النبوية» لابن هشام ٢٥١/١ قصة استماع قريش إلى قراءة



الْمُتُوْتِكُ ﴿ (الأعراف: ١٩٧) حتى لو نصره مثل أبي طالب وحامى دونه دهو بعرف أنه رسول الله لكن لم يتمهه فإنه ليس يمسلم حتى يتيجه و الهذا قال الشيخ: ومعتى شهادة الله محمدًا رسول الله طاعت فيما أمر وتصديقه فيما أخير، واجتناب ما نهى عنه وزجر وأن لا يعبد الله إلا يسا شرع.

فلا بد مع الاعتراف برسالته ظاهرًا وباطنًا واعتقادًا، ولا بد من اتباعه ﴿ ويتلخص ذلك في هذه الأربع كلمات التي ذكرها الشيخ رحمه الله:

الألها، فاحد فيها أمر بقرال هم الروضة ، فوتها الزنيلة تقد للمائة فلك السناء ، (وقا المراقبة ) (وقا المراقبة ) (السناء الا الروضة ) (وقا المراقبة ) (السناء المائة ) (وقا المعاقبة ) (وقا المعاقبة ) (وقا المعاقبة ) (وقا المعاقبة ) (المراقبة ) (الم



وقوله : ﴿ فَلَيْحَدُرِ اللَّذِينَ عَالِلْمُونَ مَنْ أَمْرِو: أَنْ تُصِيبُهُمْ مِنْدَةً أَوْ يُصِيبُهُمْ عَدَاتًا أَلِيمُ ﴾ (النور: ١٦٢). عن أمره، أي: عن أمر

يقيبيتهم علائ إليد في (النور: ٦٣). عن امره، اي: عن امر الرسول فلا بد من طاعة الرسول ﷺ. الثانية: تصديقه فيما أخبر؛ لأن الرسول ﷺ أخبر عن

أمور كثيرة مندية ، أخبر عن الله وعن السلاكة، وأخبر عن أمور غائبة، وأخبر عن أمور مستقبلة من قبام الساعة وأشراط الساعة والجنة والثانو، وأخبر عن أمور ماضية عن أحوال الأمم السابقة، فلا بد من تصديمة فيما أخبر، لأنه صدق لا تكتب فيه، قال تعالى: ﴿ وَمَا يَكُونَا مِنْ لِلْتُوَكَّانِ إِلَيْنَا مِنْ إِلَى اللهِ وَمَا لَكِنْ اللهِ عَلَى

الرسول ﷺ لا يتكلم بهذه الأخبار أو هذه الأوامر والنواهي لا يتكلم بشيء من عند عليه الصلاة والسلام، إنسا يتكلم بوهي من الله غز وجل فاخباره صدق، ومن لم يصدقه فيما أخبر فليس بدفون ولا صادق في شهادته أنه رسول الله وتخف يشهد أنه رسول الله ويكذبه في أخباره؟ كيف بشهد أنه

رسول الله ولا يطبع أمره؟! الثالثة: اجتناب ما نهى عنه وزجر: اجتنب ما نهاك عنه

الرسول ﷺ. نهاك عن أقوال وأفعال وصفات كثيرة، ولا

ينهى ﷺ إلا عن شيء فيه ضرر وفيه شر، ولا يأمر إلا بشيء

فيه خير وفيه بر، فإذا لم يجتنب العبد ما نهى عنه رسول الله ﷺ لم يكن شاهدًا له بالرسالة بل صار متناقضًا، كيف يشهد أنه رسول الله ولا يجتنب ما نهاه عنه الرسول ﷺ، والله تعالى بغول: ﴿ وَمَا مَائِنَكُمُ الرَّسُولُ فَتَصْدُوهُ وَمَا تَهْمَتُمْ عَنْهُ فَانْتِهُواْ ﴾ [الحشر: ٧] قال 義: اإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم، (١) فلا بد من اجتناب ما نهى عنه على.

الرابعة: أن لا يُعبد الله إلا بما شرع: تَقَيَّدُ في العبادات بما شرعه الله لرسوله ﷺ فلا تأت بعبادة لم يشرعها الرسول ﷺ وإن كان قصدك حسنًا وإن كنت تريد الأجر، لكن هذا عمل باطل لأنه لم يأت به الرسول ﷺ. النية لا تكفي بل لا بد من الاتباع.

فالعبادات توقيفية لا يجوز الإتيان بعبادات لم يشرعها رسول الله ﷺ، قال رسول الله ﷺ: قمن عمل عملًا ليس

(١) أخرجه البخاري (٧٢٨٨)، ومسلم (١٣٣٧) من حديث أبي هريرة



عليه أمرنا فهو رده (۱٬۰ وقال 憲: اعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة

عليها بالنواجد، وإياكم ومحدثات الامور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، (17. فالإتيان بعبادة لم يشرعها رسول الله تعتبر بدعة منكرة منهيًا عنها، وإن قال بها فلان أو فلان، أو فعلها من فعلها من

ستها هماه راد قادا بها هدار او دفعها من نطها من المنها من المهام من نطها من السام ما و المنها من المهام من المهام من السام ما المنها من المهام من وحلاله ملا و بعد الله إلا بها قرع عالم السام المن رصوف. والمحدثات والمنمراتات كلها معلى بالمامل وتقمل على من أن يها وإن كان المنهد بها الحاجر ويدا والمنافذة والانتهاد. وإنسا المنافذة والانتهاد، وإنسا المنافذة والانتهاد، وإنسا منافذة والانتهاد، والمنافذة والانتهاد، والمنافذة والانتهاد، المنافذة والانتهاد، والمنافذة وا

اما احتجا إلى بعثة الرسول ﷺ. ولكن من رحمة الله بنا لم يكلنا إلى عقولنا، ولم يكلنا إلى فلان وعلان من الناس، لأن هذه الأمور مردها إلى

(٣) أخرجه أبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، وابن ماجه (٤٢،
 ٣٤)، وأحمد ٢٨/ ٣٧٣ (١٧١٤٤) من حديث العرباض بن سارية

ودليلُ الصَّلاةِ والزَّعَاةِ ونفسيرِ النَّوحيدِ فولُه تعالى: ﴿ وَمَا أَمِرُهُمُ إِلَّا لِمَنْهُوا اللَّهُ تَطِيعِينَ لَهُ الذِينَ خَنَقَةَ وَثُيفِيمُوا الصَّلَوْةَ وَثُوْفُوا الزَّكُوةُ وَذَلِكَ وِينُ الفَّيْمَةِ ﴾ [المِنة: ٥]. [73]

الشرع إلى الله ورسوله، ولا ينفع منها إلا ما كان موافقًا لما شرعه الله ورسوله، ففي هذا الابتعاد عن جميع البدع، ومن

شرعه الله ورسوله، فقي هذا الابتعاد عن جميع البدع، ومن ابتدع شيئاً في الدين لم ينات به الرسول في فإنه لم يشهد النه رسول الله أم يشهد الشهادة الحقيقة، لأن الذي يشهد أن رسول الله في شهادة حقيقة يتقيد بما شرعه، ولا يحدث شيئاً من عنده أو يتبع شيئاً محدثاً ممن سيقه.

هذا معنى شهادة أن محمدًا رسول الله ليست ألفاظًا تقال باللسان فقط من غير التزام ومن غير عمل ومن غير تقيد بما

بالنسان فقط من غير النزام ومن غير عمل ومن غير نفيد بما جاء به هذا الرسول ﷺ.

[٣٩] فالصلاة هي الركن الثاني من أركان الإسلام، والزكاة هي الركن الثالث وهي قرينة الصلاة في كتاب الله ، الصلاة عمل يدني، والزكاة عمل مالى.

وقد قال أبو بكر الصديق رضي الله عنه: \*والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاةه'`` لما امتنع أناس من دفع الزكاة

فرق بين الصلاة والزكاة ٢٠٠٠ لما امتنع اناس من دفع الزكاة -----

الأصول الثلاثه



بعد وفاة الرسول ﷺ قائلهم أبو بكر رضي الله عنه وقال: فوالله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة والله لو منعوني يقتالاً \_ وفي رواية عناقًا \_ كانوا يؤدونه لرسول الله ﷺ

عِقالاً \_ وفي رواية عناقاً \_ كانوا يؤدونه لرسول الله ﷺ لقاتلتهم عليه . فالزكاة حق واجب في الأموال، وهي ركن من أركان

فالزكاة حتى واجب في الاموال، وهي ركن من أركان الإسلام، وهي قرينة الصلاة في كتاب الله عَزَّ وجلٌّ في كثير من الايات ومنها هذه الاية: ﴿ وَنَا أَيْرُهُمْ إِلَّا لِيَسْتُدُوا أَلَّهُ تَقْفِينِيّا لَهُ النِّيَا تُسْتَلَةً وَيُؤْمِنُوا الشَّائِةَ وَيُؤْفُوا الزَّوْدُةُ ﴾

الهَيْ تَعْلَقُونَهِ مُوَالِمُنَالِقَ وَيُؤَوْلُوالُونُهُ . وليل التوسيد في أولها في قدر تعالى: ﴿ وَمَا أَمِهُمُ إِلَّهُ يَشَهُوا أَمَّةُ يُقِيرِنَهُ النَّوِيَّةُ هِذَا هِ وَضَيِرِ التوسِيد، الواتِيد، الله مع الاخلاص له وزل عبادة ما سواء، فالقين والتوسيد والمبادة بمنش واحد، ﴿ تَقْلِينَ لَهُ آلِينَهُ ۖ أِي: المبادة، هذا

والمبادة بمعنى واحد، ﴿ كُلِينِينَ لَدُ الْرَبِيَّ ﴾ أَنْ الجادة، هذا تفسير التوحيد، لا كما يقوله علماء الكلام: إنه الإقرار بأن الله هو الخالق الرارق المحيي الصعيت هذا توجد الربوبية، والمطلوب هو تحجد الألوجة الذي دعت إليه الرسل، ولا عدما السلم مدلكا الإفاحات.

يصير المسلم مسلمًا إلا إذا جاه به . أما من جاه بتوحيد الربوبية فقط فهذا ليس مسلمًا بدليل أن المشركين بمتقدونه وينطقون به ويعترفون به ولم يدخلهم

- 福山

في الإسلام، ولم يمنع من قتلهم وسبي أمرالهم توصيدهم مداه لاتهم ليسوا موحدين لما التركوم الله عز وصل في التركوم در كتاب له لا من كتاب له لا من كتاب له لا من كتاب فلان دولان كتاب الموجود التي المواقد التي المواقد التي و وكتاب علماء الكلام، لا يؤخذ قسير التوجيد من طعاء الكتب وكتاب علماء الكلام، لا يؤخذ قسير التوجيد من طعاء الكتب أمر السخر والجاءة الذين يتمكن لا يكتاب له ومن كتاب له ومن كتاب له ومن قد ال

وطيل الصلاة في قوله تمثال خُونُيشِكُمُ الْكَتَلَائِكُمُ والمعنى أن يأترانها كما أس أم روبال شروطها أراكانها وواجباتها أن مورد صورة السلاة ولأنها لا تكفي، ولهذا لم يقل: ويصلوا، بل قال: ويقيسوا السلاة، ولا تكون الصلاة قائمة إلا إذا أن يها كما أمر الله سيمانان وتمالى، أما الذي يصلي مجرد صورة في أي وقت يشاء أو يدون طهارة ويدون مجرد صورة في أي وقت يشاء أو يدون طهارة ويدون

 <sup>(</sup>١) كتاب اجوهرة التوحيد، كتاب يقرر مذهب الأشاعرة وفيه مخالفات
 كثيرة لمذهب أهل السنة والجماعة.

<sup>(</sup>١) كتاب االمواقف في علم الكلام؛ للإيجي.

قال على المسيء في صلاته الذي لا يطمئن في صلاته قال له: الرجع فصل فإنك لم تصل»(١١) ليس مقصودًا صورة الصلاة من قيام وركوع وسجود وجلوس فقط، ليس هذا المقصود،

بل المقصود أن يؤتى بها كما شرع الله سبحانه وتعالى مستوفية لكل متطلباتها الشرعية. ثم ذكر دليل الزكاة بقوله تعالى: ﴿ وَتُؤَوُّوا ٱلأَكَّاءُ ﴾ أي:

يدفعوا الزكاة للمستحقين لها، الذين ذكرهم الله تعالى في قوله: ﴿ ﴿ إِنَّهَا ٱلصَّدَقَتُ لِللَّهُ فَرَّادُ وَٱلْمَسَكِكِينِ وَٱلْمَسْمِانَ عَلَيْمًا وَٱلْتُوَلِّفَةِ كُلُومُهُمْ وَفِي ٱلرِّفَابِ وَٱلْفَسَرِمِينَ وَفِي سَهِيلِ ٱللَّهِ وَٱبِّن لْبِيلٌ فَرَىفَهَا مُنْ مِنْ أَفَةً وَأَلَقَهُ عَلِيدٌ حَكِيدٌ ﴾ [النوبة: ٦٠].

ذكر ثمانية مصارف وحصرها بـ (إنما) فلا يكون صرفها في غير هذه المصارف الثمانية، فمن صرفها في غير مصارفها الثمانية لم يكن قيد أتى الزكاة ولو أنفق أمو الأطائلة ملايين أو مليارات وسماها زكاة، ولا تكون زكاة حتى توضع في مواضعها التي حصرها الله تعالى فيها، هذا معنى إيتاء الزكاة، وأيضًا في وقتها، أي: يخرجها وقت وجوبها. لا يتباطأ

(١) أخرجه البخاري (٧٥٧)، ومسلم (٣٩٧) من حديث أبي هريرة رضي



ودليلُ الصِّبام : ﴿ يَالَيْهَا الَّذِينَ وَامْوَا كُنِ عَلَيْكُمُ الضِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَ الَّذِينِ مِن فَيْكُمُ لَسُلُكُمْ تَشَعُّونَ﴾

سلسلة شرح الرسائل

الهِ بِيَامُ كُمَّا كُنِبُ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ لَمُلَكُمْ تَنْقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣]. [٤٠]

ويتأخر ويتكاسل، طببة بها نفسه، أي لا يعتبرها مغرمًا أو خسارة وإنما يعتبرها مغنمًا له.

هذه الأمور الثلاثة هي: ﴿ وِينُ ٱلْقِيْدَ﴾ الدين: الملة، القيمة: صفة لموصوف محذوف تقديره دين الملة القيمة، أي: المستقيمة.

هذا دليل الصلاة والزكاة وتفسير التوحيد.

راحة الصباه لا يحب إلا يحب المالسلسين أما الكفارا و فعلوا ما صح عضم عنى يشهدوا أن لا إلا الله أوان محمدًا رحول الله يجهد ما داوا مل الكفر فإنهم لا يتضهم الميادات ا صيام ولا غير صيام ، ولذلك خاطب به الموضين خاصة ا لا يكهم مم اللهن يضح عضم الصيام، ويقبل عضم الصيام . ويقبل عضم الصيام . خوك تكشيرة الميام؟ معنى كنب: قرض، عشل الوله

تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْتَكُمُ ٱلْفِتَالُ ﴾ [البفرة: ٢١٦] يعني فرض عليكم القتال، فالكتب في كتاب الله معناه الفرض. ﴿ كَمَا كُنِبَ عَلَ ٱلَّذِيرَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ أي: كما فرض علي

شريعة محمدﷺ. والنفس قد تنثاقل الصيام لما فيه من كبع جماحها

ومنعها من الشهوات، والله جل وعلا بيَّن أنه سُنته في خلقه وأنه على جميع الأسم، حتى في الجاهلية كان الصيام معروفًا، كانوا يصومون يوم عاشوراء.

و الكافرة كلفرة ما بيان للمكتف من السهاء، فطلكم تطون: بيان السيام براك به الإنسان طالوقاته وشهواته التقوية الأن السيام بحياته رضال بكت القولية وشهواته أنه يكسر أيضاء وقال ضريحة المنافق بكت الشهافة بحيرته ربع تراك الشهوات يضاف الميافة السيافات، من ربع تراك الشهوات يضعف محرى الذم فيطرة الشيافات المنافقة السلم قبل السيام حصورا القولي التي مرحاح الخير كله . يقبل القداء السيام أنه بيب القولي التي دق سيامة المنافقة . ودليلُ الحَجِّ: ﴿ وَيَقُوعَلَى النَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَن ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كُفَرَ فَإِنَّ أَلَّهَ غَنَّ عَن ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [آل عمر إن:

سلسلة شوح الوسائل

[£1].[4V ترك المماحات طاعة فه كان من باب أولى أن يترك المحرمات.

الصيام يدربه على تجنب الحرام، ويدربه على التمكن من نفسه الأمارة بالسوء، ويطرد عنه الشيطان، ويليِّن قلبه للطاعة. ولذلك تجد الصائم أقرب إلى الخير من المفطر، تجده يحرص على تلاوة القرآن وعلى الصلاة، ويذهب إلى المسجد مبكرًا، الصيام لَيُّنه للطاعة وهذَّبه كل هذا داخل في درله: ﴿ لَمُلْكُدُ تَنْفُرُهُ .

فالشاهد من الآية قوله: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّمَامُ ﴾ هذا دليل على فرضية الصيام، وفسره بقوله: ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أُنزلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ ﴾ [الغرة: ١٨٥] لأن قوله: ﴿ كُنتَ عَلَيْكُمُ الشِّيَامُ ﴾ مجمل فسره بقوله: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشُّهُرَ فَلْتُشْمِينَةً ﴿ [البقرة: ١٨٥].

[11] ادعى اليهود أنهم مسلمون وأنهم على دين إبراهيم فامتحنهم الله جل وعلا في هذه الآية وقال: ﴿ وَيُقِعِ عَلَ ٱلنَّاسِ جِيمُ ٱلْمُنْتِ مَن ٱسْتَطَاءَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كُفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنُّ عَن

الْمَتَلَقِينَ ﴾ فإن كنتم مسلمين فحجوا؛ لأن الله فرض حج البيت على المسلمين، فإذا لم تحجوا وأبيتم الحج فهذا دليل على أنكم لستم مسلمين، ولستم على ملة إبراهيم ﴿ وَمَن كَثَرَ فِإِنَّ اللَّهِ مَنْفُ عِن الصَّلْمِينَ ﴾ .

ولله، أي: هذا فرض وحق وواجب لله سبحانه وتعالى على الناس.

ج. مده ي سه

الحج شرعًا: قصد الكعبة المشرفة والمشاعر المقدسة

في وقت مخصوص لأداء عبادات مخصوصة وهي مناسك الحج.

حج البيت، أي: الكعبة، وما حولها من المشاعر تابع

من استطاع إليه سبيلاً: هذا بيان شرط الوجوب وهو الاستطاعة الدينة والاستطاعة الدائية، الاستطاعة الدينة بان يكون قادرًا على المشي والركوب والانتقال من بلده إلى مثة في أي مكان من الارش، هذا الدينة، يضرح العاجز عجزًا سنتمرًا كالعريض مرضًا مزمنًا والكبير الهوء فهذا ليس عنده استطاعة بدنية، فإن كانت عنده استطاعة مالية فإنه ينيب من يحج عنه حجة الاسلام.

أما الاستطاعة المالية فهي توفر المركب الذي ينقله، الراحلة أو السيارة أو الطبارة أو الناخرة كل وقت بحسه، ويكون عنده مال يستطيع أن يوفر له المركب الذي بمتطبه لأداء الحج، وأيضًا الزاد يكون عنده زاد ونفقه له في السفر ذهابًا وإيابًا، ولمن يمونهم يكون عندهم كفايتهم إلى أن يرجع إليهم، فالزاد معناه أن يكون عنده ما يكفيه في سفره ويكفى من يمون من أولاده ووالديه وزوجته وكل من تلزمه نفقته يؤمن لهم ما يكفيهم حتى يرجع إليهم بعد تأمين سداد الديون إن كان عليه ديون، يكون هذا المال فاضلاً بعد سداد الديون، فإذا توفر هذا فيكون هذا هو السبيل، «الزاد والراحلة»(١) كما في حديث ابن عباس رضي الله عنهما. ومن لم يستطع، أي: من ليس عنده زاد ولا راحلة فليس

(١) أخرجه الترمذي (٩٨٣)، وابن ماجه (٢٨٩٦) من حديث ابن عمر وضي الله عنهما، وأخرجه ابن ماجه (٢٨٩٧) من حديث ابن عباس وضي الله عنهما. عليه حجر؛ لأنه غير مستطيع، فشرط وجوب الحج هو

ولما كان الحج يؤتّي إليه من بعيد من كل أقطار الأرض،

من كل فج عميق، ويحتاج إلى مؤنة، وفيه مشقة وتعب، وقد يحصل فيه أخطار فمن رحمة الله أن جعله في العمر مرة

واحدة وما زاد عليها فهو تطوع، هذا من رحمة الله سبحانه

وتعالى حيث لم يوجبه على المسلم كل سنة، كما قال النبي : (إن الله فرض عليكم الحج فحجوا، قال: الأقوع بن حابس رضى الله عنه: أكل سنة يا رسول الله، فسكت عنه الرسول 鑑 ثم أعاد السؤال فسكت عنه النبي 鑑 ثم أعاد السؤال فقال النبي ﷺ: الو قلت: نعم لوجبت ولما استطعتم. الحج مرة واحدة فما زاد فهو تطوع ١٥ هذا من

رحمة الله. وقوله سبحانه: ﴿ وَمَن كُفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَيَّ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ فبه دليل على أن من امتنع عن الحج وهو يقدر ولم يحج فإنه

(١) أخرجه الإمام أحمد في اللمسند؛ ١٥١/٤ (٢٣٠٤)، وأبو داود

(١٧٢١)، والنسائي ٥/ ١١١ من حديث ابن عباس رضو الله عنهما .

كرار لالانه قال ﴿ فِرَتَكُوَّ ﴾ أين جرأيل أنهج وطر قدر على الحج- فإن هذا كتن أنه يكون كثراً أسغره بأنه أ ترك جواحدًا لوجيه هذا كمر أخير إجماع السلمين، أما من سولى بودائد بالأن ياجع من ركانية كلا أصاحر ، ولكن إلما تولى وكان لما أنه يجع من ركان كان من بدأه في من حيال وطرف حيال، وطف الآية فيها أخير الموسي الحج- ، وهو وكن من أركان الإسلام، ويثى الرسواني التي أن كن من أركان الأسلام في

وقد فرض الحج في السنة الناسمة على قول، ولم يحج السيّة في هذه السنة، وإنسا حج في السنة التي يعدها في السنة الماشرة. أماذا؟ لانه يُقلّق أرضا عليًّا ينادي في الناس في السوسم: "أن لا يحج بعد هذا العام مشرك ولا يطول البياسي عريان؟" فلما من المستركون والعراة من الحج في العام العاشر حج التي تقلي حجة الوداع.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص ۱۹۱. (۲) سبق تخریجه ص ۱۹۳.

 <sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري (۲۱۹) ومسلم (۱۳٤۷) من حديث أبي هريرة رضي

<sup>.</sup> مته d

# المرتبة الثانية الإيمان

### تعريف الإيمان

المرتبة الثانية: الإيمان: وهو بضعٌ وسبعونَ شعبةً، فأعلاها قولُ لا إلله إلا اللهُ، وأدناها إماطَةُ الأذَى عن الطَّريقِ، والحَياهُ شُعبةً من الإيمان. [٤٦]

[47] فالإيمان أعم من الإسلام، فكل مؤمن مسلم، وليس كل مسلم مؤمنًا، فالإيمان أعم من جهة نفسه، وأخص من حمة أهله.

والإيمان في اللغة: التصديق، قال تعالى على لسان إخوة يوسف: ﴿ وَمَاّ أَشَابِمُؤْمِنِ﴾ [يوسف: ١٧] أي: بمصدق لنا.

وأما الإيمان في الشرع: فهو كما فسره أهل السُّنة والجماعة: قـول باللسان، واعتقاد بالقلب، وعمـل بالجوارح، يزيد بالطاعة، ويقص بالمعصية.

وهو بهذا التفسير يكون حقيقة شرعية، لأن الحقائق ثلاث:

حقيقة لغوية، وحقيقة شرعية، وحقيقة عرفية.

فتفسير الإيمان بهذا التفسير هو حقيقة شرعية، فالإيمان نقل من المعنى اللغوى إلى المعنى الشرعي.

نقل من المعنى اللغوي إلى المعنى الشرعي. فالإيمان: قول باللسان، لا بد من النطق والاعتراف باللسان، واعتقاد بالقلب، لا بد من أن يكدن ما ينطق به

باللسان، واعتقاد بالقلب، لا بد من أن يكون ما ينطق به بلسانه معتقدًا له بقلبه وإلا كان مثل إيمان المنافقين الذين

﴿ يَغُولُونَ بِاللَّهِ مَنْ اللَّهِ مِنْ فَالْدِيهِمْ ﴾ [الفتح: ١١] .

ولا يكفي القول باللسان والاعتقاد بالقلب، بل لا بد من العمل بالجوارح أيضًا، لا بد من أداء الفرائض وتجب المحرمات، فيلط الطاعات ويتجب المحرمات، كل هذا من الإيمان، وهو بهذا التعريف يشمل الدين كله، لكن هذه الطاعات والشرائع الكثيرة منها ما هو جزء من حقيقة الإيمان

الطاعات والشرائع الكثيرة منها ما هو جزء من حقيقة الإيمان ومنها ما هو مكملات للإيمان . والإيمان له أركان وله شُمُت، وقد بينها النبي ﷺ في

والريمان في حديث والمنطقة على المنطقة المنفي فليه على المنطقة على المنطقة الم

والإيمان والإسلام إذا ذُكِرًا جميعًا صار لكل واحد معنى، وإذا ذكر منهما واحد فقط دخل في الآخر، فإذا ذكر ا جميعًا فسر الإسلام بالأعمال الظاهرة وهي أركان الإسلام الخمسة، وفسر الإيمان بالأعمال الباطنة وهي الأركان الستة

ومحلها القلب، ولا بد من اجتماعها في العسلم، لا بد أن يكون مسلمًا مؤمنًا يقيم أركان الإسلام ويقيم أركان الإيمان لا بد من اجتماعها.

قال ﷺ: الإيمان بضع وسبعون شعبة، أو يضع وستون شعبة؛ روايتان<sup>(١)</sup>.

قوله: بضع: البضع هو ما بين الثلاثة إلى التسعة، فإذا قبل: بضمة عشر: هو ما بين ثلاثة عشر إلى تسعة عشر، وإذا قبل: بضم فقط فهو ما بين الثلاثة إلى النسمة.

ين . ع قوله: شعبة: الشعبة هي القطعة من الشيء، أي أن الأركان بضم وسبعون قطعة أو جزءاً.

قوله: أعلاها، أي: أعلى هذه الشعب قول لا إلئه إلا الله، فهي رأس الإسلام ورأس الإيمان، وهي الركن الأول،

وهي مدخل الدين.

(۱) أخرجه البخاري (۹) بلفظ: (وستون) ومسلم (۳۵) بروايتيه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

### <u>(...</u>

قوله: أدناها، أي: آخرها وأقلها.

قواد: إمامة الأولى من الطريق، أي إزادة الأولى من الطريق الطريق السلوم بروالان كل ما وقوي الناس من قوال أمر مخلفات، كل ما وقوي الناس في مرفول المرفون المرفون المرفون المرفون من الطريق محرم لأن الطويق للسلوة ما لأولى الموليق المرفون المرفو

فإذا جاء مسلم وأزاح هذا الأذى، أخلى الطويق منه، فهذا دليل على إيمانه. فوضع الأذى في الطريق من شعب الكفر، وإزالة الأذى عن الطريق من شعب الإيمان.

قوله: والحياء شعبة من الإيمان: الحياء خلق يجعله الله في الإنسان يحمله على فعل ما يجمله ويزينه ويمتعه مما يدنسه ويشينه، والحياء الذي يحمل صاحبه على الخير ويبعده عن الشر هذا محمود، أما الحياء الذي يمتع الإنسان

#### أركان الإيمان

قال: وأركانه ستةً: أن تُؤمِنَ بالله، وملائكته، وكُتُه، ورُسُله، واليومِ الأخِرِ، وتُؤمِن بالقَدَر خيرِهِ وشَدَّه. [23]

من فعل الخير وطلب العلم والسؤال عما أشكل عليه، فهذا حياء مذموم لأنه خجل.

وشعب الإيمان كثيرة كما عرفتم يضع وسبعون، وقد كتب الإمام البيهقي مؤلفًا كبيرًا بيَّن فيه شعب الإيمان وله مختصر مطبوع.

ومن أدلة العلماء على أن الإيمان قول باللسان، واعتقاد باللب، وصعل بالموارح، قوله ﷺ: «أملاها لا إلك إلا الله الأ الله، هذا يمل على القول، وقوله ﷺ: «أملاها الماحة الأولاء والمرزيء، هذا حمل ذل على أن الأصمال من الإيمان، وقوله ﷺ: «الحياء شعبة عن الإيمان» هذا في القلب. الحياء إنسا يكون في القلب، فهذا دليل على أن الإيمان قول الله، الله الماحة والماكنة والله الماحة الماحة الماكنة والماكنة والماكنة والماكنة والماكنة والماكنة والماكنة الماكنة والماكنة و

[٤٣] الإيمان يتكون من أركان وشعب فما الفرق بينهما؟

من أركان الشيء لم يتحقق. وأما الشعب فإنها مكملات، لا يزول الإيمان بزوال الشيء منها، لكنها مكملات إما واحبات أو مستحبات،

فالواجبات لكمال الإيمان الواجب، والمستحبات لكمال الإيمان المستحب.

فإذا ترك المسلم شيئًا من الواجبات، أو فعل شيئًا من المحرمات، فإنه لا يزول إيمانه بالكلية عند أهل السنة والجماعة؛ ولكن يزول كماله الواجب.

والجماعة؛ ولكن يزول كماله الواجب. فيكون تاقص الإيمان أو فاسقًا، كما لو شَرِبَ الخمر أو سرق أو زير أو فعل شيئًا من الكتار. مقا يكون ناعدًا لمحرم وكبيرة من كبار القانوب لكنه لا يكفر يناشك، ولا يخرج من الإيمان؛ بل يكون فاسقًا ويقام عليه الحدثًا إن كانت المعصية فاتحد منًا، وقللك من رئر أو إجها كمن رئال من الماللمن

صلة القرابة هذه واجبات، فمن تركها نقص إيمانه وكان عاصيًا بترك الواجب، فيكون عاصيًا إما بترك الواجب وإما بفعل محرم، وعلى كل حال لا يخرج من الإيمان وإنما يكون مؤمنًا ناقص الإيمان.

هذا مذهب أهل السنة والجماعة خلاقًا للخوارج والمعتزلة الذين يكفرون مرتكب الكبيرة.

المحدود الدين والمورون والمجاه المدين. فالخوارج يكفرونه ويخرجونه من الدين.

والمعتزلة يخرجونه من الدين، لكن لا يدخلونه في الكفر، وإنما يقولون: هو في منزلة بين منزلتين لا هو مؤمن «لا كاف.

المعلوب والمنافق المواقع المو

هذا مذهبهم وهو مذهب مبتذع، مخالف للأدلة، ومخالف لما هو عليه أهل السنة والجماعة، والسبب في ذلك تقصيرهم في الاستدلال، حيث أعذوا أدلة الوعيد وتركوا أدلة الوعد مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَلْتُهَ لَا يُقْرِثُونُ أَنْ يُشْرُكُ

روحور أن يُونَدُ دُونَ لَذِينَ يُشَكِّأَ ﴾ [النساء: ٤٨] هذه من أدلة الوعد، دلت على أن العاصي الذي لم يصل إلى حد الشرك والكفر أنه مرجو له المغفرة ومعرض للوعيد والعقوبة.

الكفر أنه مرجو له المغفرة ومعرض للوعيد والعقوبة . فإذا جمعت بين قوله تعالى : ﴿ وَمَن يَقِيمُ اللَّهُ وَيَشُولُهُ فِإِنْ أَلَمُ نَكُمْ مُتَقِّدُ خَالِمِنْ فَأَلَّمُهُ [الجر: ٣٣] مَن أَخذ بظاهرها كَفَرْ اللعمدية طلقة، وإن رقما إلى توك تعالى: ﴿ وَالْمُقَالَةُ لِمُنْفِعَ لَمُ يَكُمُ الْمُوسَالِهُ مِنْ وَلِلْمُ كَا لَنْ يُشَرِّعُ مِنْ وَقَلْمُ كَامُونَا فِيقِ يَنْ يَكَالُهُ السّدة، 18. من وعد باللو، وإن الحق، وأن لا يعرف من الدين، وقد يأتي عليه مكفرات في المنه أو مؤامل أن يعرف كنو هذه السيان، ولا يكفرات في تكورة، عليا مساحب، على مؤملات في الذيا أو يعذب في قررة أو يؤامل إلى يوم الشيافة ويكون تحت المسينة،

الشعب والحراف، في ترق وسلط مو الله هو الله في بين السب والاركان، في ترق وطل هذا يكون الاركان الوراق في يكون من جمد السوم بين الرائل بين هم أو بين الها يكون الرائل وكل كل من الاركان، ومن حجد أحد الرائل بكل بالان وكل وكل من أركان الإسلام؛ ومن جحد المدلاك يكفر ويشوع من المشاب من كل بالباست أو بحد المداق الدائل ليكون ولا الكون أو لينا منا أمين من أمور الاركان ولا المن بين من المدل المدل المائل يكون ولا الكون أنك، وأكد بين منا أمور المبابات تلكل من جماد المستوقات والأمور أنك، وأمد بسبق قدر من الله إنها من المسادقة، والأمور المسادقة، ولين مناكل فيرة منا يقول على المسادقة، والأمور ألها الأخدة ولين مناكل فيرة المناسبة ولمن يكلن المدادة المسادقة، والأمور ألها الأخدة ولين المسادقة المناسبة ولا يكون المسادقة ال ينقص إيمانه، إما أن يكون نقصًا لكماله الواجب، أو نقصًا لكماله المستحب لكنه لا يكفر بذلك.

وما دليل الزيادة والنقصان في الإيمان؟

أما ولما الويادة: فلوله تعالى: ﴿ إِلَيْمَا الْفَافِيمُونَ الْفِيقَا إِلَّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

دل علمي أن الايمان يزيد بنزول القرآن وسناهم وتدبره عنا في قوله تعدال: ﴿ وَمَا يَشَكُلُ الْمَسْتُ أَنَّهِ إِلَّا تَشْكُمُ وَمَا يَشَكُمُ يُمْتُمُمُ إِلَّهِ فِيَنَا لِلْمِنَ كُلُوا إِنْسَيْسَ الْمَنِّ الْوَالْمَاكِمُنَ وَيُوَالِّهُ لِمُنْكِمُ اللّهَ يُمَنَّا لِمُ اللّهِ مُنَا لِمَنْ لَكُولُ عَلَى أَنْ الْإِيمَانُ يَرَبِد بالطاعات والتصديق.

وأما النقصان: فإن كل شيء يزيد فإنه ينقص، كل شيء ل لذيادة فإنه قابل للنقص هذا من ناحية .

قابل للزيادة فإنه قابل للنقص هذا من ناحية. ودل عليه قوله ﷺ في الحديث الصحيح: فإن الله سحانه وتعالى بوم القيامة يقول: أخرجوا من النار من كان في قلبه مقال حبة من خرف من إيمانا أأأ فنا هذا هل أن الإيمان يقص حتى يكون على وزن حبة من عرفا في اقتلب خرفاك فون تعالى: ﴿ فَيْ يَعْلَمُونِ الْمِرْنَ يَقِيْنِ إِلْكُونِ مِيْنَا فِي خَرِيْنَ فِي القليب (ألا مردان " الله على على الله يقل حتى يكون الله يقل حتى يكون الله يقل حتى يكون الله يقد حتى يكون الله يقد وقال عينه وقال الله الله يقط في الله وقال الله يقط في الله وقال أن الله الله يقط في الله وقال أن الله الله يقط في الله وقال أن الله الله يقط في الله الله الله الله الله يقط في الله وقال الله الله يقط في الله الله الله يقط في ا

فالإيمان إذًا يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية . قوله: وأركاته ستة ، أي: دعائمه التي يقوم عليها ويفقد بفقدها أو بفقد واحد منها ستة أركان، وهي:

الأول: أن تؤمن بالله: فالركن الأول وهو الإيمان بالله ويشمل أنواع التوحيد الثلاثة: الإيمان بأن الله سبحانه وتعالى واحد أحد فرد صمد لا شريك له في ربويته ولا في ألوهيته ولا فر أسمانه ومفانه.

(١) أخرجه البخاري (٢٣) ومسلم (١٨٤) من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه.

(1) أخرجه مسلم (٤٩) من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه.

والمناهي : الإيمان بالمبلاكة : والمبلاكة جمع طُلّتاً المبلاكة جمع طُلّتاً المبلاكة على مع طُلّت الله في المبللك على مع طُلّت الله في المبللة الموادم مسائلة إلى موسائلة الموادم مسائلة إلى موسائلة المبلل مسائلة المبلل مبللة عمل موكل به يويزم به لا يومعرت أنه ما أمرم يؤملون ما يومودان في ملكم موكل به لمبللة من المرحم يوملون ما يومودان في المبللة المبللة المبللة والمرادم والروح الروح الروح الروح الرادم تلالية المبللة المب

ومنهم من هو موكل بحمل العرش ﴿ الْآلِينَ يَجْلُونَ ٱلْمَرْقَ وَيَنْ تَوْلِكُمُ [طافر: ٧] قال تمالى: ﴿ وَالْمَلْكُ عُلِنَ الْبَيْآيِهِمُ وَيَجْلُ عَالِمَ وَيَنْ تَوْلِمُهُمْ وَيْهِدِ قَلْبِينَا ﴾ [الحاف: ١٧].

المرش هر أعظم المخلوقات ولا يعلم عِظْمَة إلا الله عز وجل يحمله الملاككة، وهذا دليل على عظم الملاككة وعظم قواهم وخلفهم، قال تعالى: ﴿ لَمُنْتَدُ يَقَ عَلِي التَّمْكِونَ وَلَأَلْتِيرَا يَجْبِلِ التَّكِيرَاكُونُ لِمُنَّا أَوْلَ لَمِينَا فَيْنَا وَلَكُنْ لَيْنَا فِي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله يَكُنُّ أَلُهُ اللهِ اللهِ : ( ).

فمنهم من له ستمائة جناح كجبريل عليه الصلاة والسلام فلا يعلم عظم خلقتهم إلا الله سبحانه وتعالى: ﴿ بَلْ عِبَكَادٌ

مُنْكُونُونَ ﴾ لَا يَسْمِقُونَهُ بِالْفَوْلِ، وَهُم بأنْره، مَسْمَلُونَ ﴾ [الأبياء: ٢٦-٢٧]. ومنهم الموكل بالقطر والنبات وهو

ميكائيل، ومنهم من هو موكل بالنفخ في الصور وهو إسرافيل ينفخ في الصور فيهلك كل شيء، قال تعالى: ﴿ وَنُهِمْ فِي ٱلشُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ الَّا مَن شَآةَ

لَقَةٌ ﴾ ثم نفخ فيه مرة ثانية فتطير الأرواح في أجسادها ﴿ثُمُّ نُوْمَ فِيهِ أَخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِبَامٌ يَنظُمُ ونَ ﴾ [الام: ١٨].

نطير الأرواح من القرن وهو الصور إلى أجسادها،

وتدخل فيها فيحيون بإذن الله ثم يسيرون إلى المحشر. ومنهم من هو موكل بقبض الأرواح عند نهاية آجالها، وهو ملك الموت، قال تعالى: ﴿ فَأَنْ يَنْهُ فَلَكُمْ مَّالَّهُ ٱلَّذِينَ الَّذِي وُكُلُ بِكُمْ ثُمَّ إِلَّا رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾ [السجدة: ١١]. ومعه أعوان من الملائكة: ﴿ تَوَفَّنْهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُقَرِّطُونَ ﴾ [الانعام: ٦١]. يعني أعوان ملك الموت، ومنهم من هو موكل بالأجنة

قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنْ أَحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يومًا نطفة، ثم يكون علقة مثل ذلك، ثم يكون مضغة

في الأرحام.



مثل ذلك ثم يرسل إليه الملك؛ الحديث (\*)، ومنهم الموكلون بحفظ أعمال بني آدم، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ هَلِكُمْ لَمُتَوَافِّينَ كِرَكُمُا كُلِيرِينَ﴾ [الانفطار:١٠-١١]. يلازمونكم بالليل والنهار.

ملاتكة يحفظونه من الأخطار . ينام بين السباع وبين الحيات في البر ، من الذي يدفع عنه الحيات والسباع والهوام؟ معه ملاتكة سخرهم الله سيحانه

(١) أخرجه البخاري (٢٠٠٨)، ومسلم (٢٦٤٣) من حديث عبد الله بن

مسعود رضي الله عنه . (٢) أخرجه البخاري (٥٥٥)، ومسلم (١٣٢) من حديث أبسي هريرة رضى الله عنه .

-

وتعالى، قال الله فيهم: ﴿ فَمُ تَشَقِّتُكُ بِينَ يَمْتُو وَمِنْ مَلْقُودِ، يَعْتَشَفِرْهُ بَنِي أَثْرِهُ ﴾ [الرحد: ١١]. أي: يأمر الله هولام يعتقول بني أدم من الدكاره والأعطار إلى أن يعين الأجل، فإذا حان الأجل تخلوا عنه فوقع ما قدر الله له من الموت أو الإصابة التي تقضى إلى الموت.

وضهم ملاكدة مركلون ينتفيذ الأوامر في اقطار السفارات والأرض لا يطعهم إلا الله سبحانه بتعالى ء علم الاتركة عليلون محالم الملكور وبحضراتها كه قال رسول الله هذا أحما إحمد على بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويشارسونه بينهم إلا نزلت علهم السكينة، وطبيتهم الرحمة وحقهم الملاككة الأمالية عليهم الأرض

ولا يعلم الملائكة وأصنافهم وأوصافهم إلا الله لكن ما جاء في النصوص الفرآنية والأحاديث النبوية الصحيحة أثبتناه واعتقدامه وما لم يذكر لنا نمسك عنه ولا نبحث فيه؛ لأن هذا من علم الغيب الذي لا ندخل فيه إلا بدليل.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٩٩) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

فالإيمان بالملائكة ركن من أركان الاسلام، فمن جحد

الملائكة وقال: لا يوجد ملائكة لأننا لا نراهم، هذا يكون كافرًا ملحدًا زنديقًا والعياذ بالله، لأنه لم يؤمن بالغيب، وكذلك الذي يؤول الملائكة فيقول: الملائكة إنما هي معان وليست أجسامًا، وهي الهواجس التي تأتي على الإنسان، إن كانت هواجس خير فهي ملائكة، وإن كانت هواجس شر فهي شياطين، فهذا قولٌ إلحادي والعياذ بالله، ومع الأسف هو في اتفسير المنارا نقله محمد رشيد رضا عن شيخه محمد عبده.

وهذا كلام الفلاسفة، وهو كلام باطل، من اعتقده فهو كافر، لكن نرجو أنه نقله ولم يعتقده ولكن نقله من غير تعقيب فيه خطورة، وهذا كلام باطل وكفر بالملائكة نسأل الله العافية والسلامة.

فالإنسان لا يدخل بعقله وتفكيره أو ينقل عن الفلاسفة أو عن الزنادقة شيئًا من أمور الدين وأمور الغيب، وإنما يعتمد على الكتاب والسُّنة هذا هو الواجب. ويذكر في اتفسير المنارة أنه منقول من كتاب «اجباء علوم الدين» للغزالي، والله أعلم، وكتاب اإحياء علوم الدين؛ للغزالي فيه طوام وفيه بلايا، وإن كان فيه شيء من الخير والفوائد لكن فيه من المهلكات ...

ول كان فيه شيء من الخير والفوائد لكن فيه من المهلكات والسموم الشيء الكثير، وهو كتاب مختلط شره أكثر من خبره، فلا يليق بالمبتدئ أو العامي أن يطالع فيه إلا إذا كان عند، علم وتعييز بين الحق والباطل.

والملائكة ليسوا معان كما يقول، بل الملائكة أجسام وأشكال يتشكلون بأشكال أعطاهم الله القدرة عليها، ولهذا كان جبريل عليه السلام يأتي إلى النبي ﷺ في صورة رجل، فأعطاهم الله القدرة على النشكل في أشكال من أجل مصلحة بنم. أدم؛ لأن بني أدم لا يطيقون رؤية الملائكة على خلقتهم التم. خلقهم الله عليها، وإنما يأتون إلى النبي ﷺ في صورة رجل رفقًا ببني أدم، ولا يرون على صورتهم وحقيقتهم إلا عند العذاب، قال تعالى: ﴿ يَوْمَ رَوْنَ ٱلْمُلَّتِكُمُّ لَا يُشْرَىٰ وَمُمل لِلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الفرقان: ٢٢] وعند الموت يعاينهم الإنسان، يرى ملائكة الموت، لكن في الدنيا وعلى قيد الحياة لا يراهم لأنه لا يطيق رؤيتهم، خلقهم الله من نور، وخلق الشياطين من نار كما في القرآن وخلق آدم من تراب، فالله على كل شيء قدير .



والكفار بعتقدون أن الملائكة بنات الله، قال تعالى: ﴿ وَجَمَلُوا الْمَلَتِيكُةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَنْدُ الرَّجْنَنِ إِنَـٰنَاۚ أَشَهِـدُوا خَلْقَهُ

سَتُكُكُّنُ شَهَندَ ثُهُمْ وَثُنْتَأُونَ ﴾ [الزعرف: ١٩]. الثالث: الإيمان بكتبه: وهي الكتب التي أنزلها الله على

الرسول لهداية البشر، نؤمن بأنها كلام الله حقيقة، ونؤمن بما سمى الله منها وما لم يسم، سمى الله لنا منها: التوراة

والانجيل والزبور والقرآن العظيم وصحف إبراهيم وموسى والزبور فنؤمن بها، ونؤمن بما لم يسمه الله منها، فالإيمان بالكتب السابقة بكون إيمانًا مجملًا، والإيمان بالقرآن بكون إيمانًا مفصلاً بكل ما فيه، لأنه كتابنا وأنزل على نبينا محمد

ﷺ فمن حجد آبة أو حرفًا من حروفه فهو كافر مرتدعن الإسلام. وكذلك من آمن ببعض القرآن وكفر ببعض فهو كافر،

وكذلك من آمن ببعض الكتب وكفر يبعض فهو كافي، ومن قال: أنا أومن بالقرآن ولا أومن بالتوراة والإنجيل فهو كافر، أو قال: أومن بالتوراة والإنجيل ولا أومن بالزبور الذي أنزل

على داود عليه السلام فهو كافر، قال تعالى: ﴿ وَمَا تَيْنَا دَاوُد دَ زُنُورًا ﴾ [النماء: ١٦٣]. أو أنكر صحف إبراهيم فهو كافر،

لأنه مكذب لله عز وجل، ومكذب لرسله، فهو كافر لأنه جحد وكنًا من أوكان الإيمان.

الرابع: الإيمان برسله: الإيمان بالرسل جميعهم من أولهم إلى أخرهم من سمى الله منهم ومن لم يسم، نؤمن بهم

جميعًا وأنهم رسل الله حقًا جاؤوا بالرسالة وبلغوها لأممهم.

فمن كفر بنيئ واحد فهو كافر بجميع الرسل؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَكُفُرُونَ بِأَقَّهُ وَرُسُلِهِ، وَمُرِدُونَ أَن

يُغَرِّقُواْ بَيِّنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ. وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَنَصَعْرُ بِبَعْضِ وَتُرِيدُونَ أَن يَشَخِدُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ أُوْلَتِكَ هُمُ الْكَفَدُونَ حَلًّا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَنْفِينَ عَذَابًا شُهِانًا ﴿ وَالَّذِينَ وَامْتُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَلَهُ

نَعَرَ قُوا بِينَ أَحِد مِنْهُمُ أُولَٰتِكَ سَوْكَ ثُونِهِمُ أَحُورُهُمُ وَكَانَ اللَّهُ عَقُدُا : معام [النساء: ١٥٠-١٥٢].

فالكفر بنبئ واحد أو برسول كفر بالجميع، ولهذا قال: ﴿ كُذَّبِّتَ فَقُمُ نُوج ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الشعراء: ١٠٥]. مع أنهم كذبوا نوحًا، فتكذيبهم لنوح صار تكذيبًا لبقية المرسلين، وكذلك

من كفر بعيسي ومحمد كاليهود، أو كفر بمحمد كالنصاري، فإنه كافر بالجميع، لا بد من الإيمان بجميع الرسل عليهم الصلاة والسلام من سمى الله منهم ومن لم يسم.

وقد سمر الله منهم كما في سورة الأنعام: ﴿ مُجَشِّنًا مَا تَيْتُهُمَّا إِرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ، نَرْفَمُ وَرَجَنتِ مِّن فَشَاهُ إِنَّ رَبُّكَ عَكُمُ عَلَيْدُ ﴿ وَوَقَدُنَا لَهُ إِنْحُونَ وَمَعْلُونٌ كُلَّ هَدُونَا وَتُوْحُا هَدَيْنَا مِن فَبَلُّ وَمِن دُرْيَنِيهِ، وَاللهُ وَسُلَيْمَنِي وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ

وَهُوسَدُ وَهَدُونُ وَكَذَالِكَ غَرْهِ، ٱلْمُحْسِنَةِ ﴿ وَأَكُونَا وَتَحْدُدُ وَعِيسَدُ وَالْيَاشُ كُلُّ مِنَ الطَّناجِينَ ﴾ وَإِسْتَنِيلَ وَالْيَسَمُ وَتُولُسُ وَلُولِمًا

وَكُلُّو فَشَالُنَا عَلَى ٱلْمَنْلُمِينَ ﴾ [الأنعام: ٨٦-٨٨] فذكر جملة منهم في هذه الآيات وفي آيات أخرى، فنؤمن بمن سمى الله منهم، وتؤمن بمن لم يسم الله منهم. الخامس: اليوم الآخر: الإيمان باليوم الآخر، هو الركن

الخامس، واليوم الآخر المراد به يوم القيامة سمى باليوم الآخر لأنه بعد اليوم الأول وهو يوم الدنيا، الدنيا هي اليوم الأول والقيامة هي اليوم الآخر، والإيمان باليوم الآخر هو الإيمان بما بعد الموت من عذاب القبر ونعيمه، وسؤال الملكين في القبر، وكل ما يكون بعد القبر فهو من الإيمان بالروم الآخر، وكذلك الإيمان بالبعث والنشور والمحشر والحساب ووزن الأعمال، والصراط والميزان الذي توزن به

الحسنات والسئات، والجنة والنار، فتفاصيل ما يحصل في

اليوم الأعر نومن بها جملة وتفصيلاً، يداية من الموت إلى أن يستقر أهل التجة في العبة، وأهل التار في النار، كل ما صح من هذا تومن به ولا تلتك في شيء منه، فكنّ شك في شم منه فهو كافر مرتد عن الإسلام، كل هذا يطلق عليه اليوم الأخر وما فيه.

والإيمان بالقدر ينضمن أربع درجات من لم يؤمن بها كلها فليس مؤمنًا بالقدر: المرتبة الأولى: العلم: بأن الله عَلِمَ كل شيء في الأزل، علم كل ما يجري ما كان وما يكون إلى ما لا نهاية، فالله قد علمه في الأزل قبل أن يكون وقبل أن يقع، علمه سبحانه وتعالى بعلمه القديم الأزلى الذي هو موصوف به أزلاً وإيدًا،

هذه مرتبة العلم فمن جحدها فهو كافر.

أن الفرتية الثانية: مرية الكتابة في اللمح السحقوظ: وهي أن الله تكب كل في م في اللم السحقوظ طبايجري في م الآ مروم مكترين في اللي السحقوظ أن مائل: ﴿ فَأَلَّكُتُ يَنْ أَهْمِيتُوْ فِي وهو غير مكترين أو لهذا قال تمائل: ﴿ فَأَلَّكُتُ يَنْ أَهْمِيتُوْ فِي اللهِ الصحقوظ، كالمستخدة إلى المستخدة ؟ المستخدة الله الله المستخدة الله في المائل الله المستخدة الله في الله في المائل الله في الله في الله في الله في الله والمستخدات المنافذة الله علم كان من حد الكتابة الله علم كان من دين الله والمستخدة على اللهم المستخدة عن اللهم المستخدة عن اللهم المستخدة الكتابة اللهم المستخدة عن من الأسلام.

 <sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٧٠٠)، والترمذي (٣١٥٥) من حديث عبادة بن الصامت رضى الله عنه.

العربة التالثة: مشيئة الدائلة: وهي أن الله سبحانه يشاء الشيء ويريده، فما من شيء يحدث إلا وقد شاء الله وأراده مما في اللوح المحضوظ، وكمما علمه سبحات وتعالى، بشأ كل شيء في وقت، ويريد كل شيء في وقت حدوثه لا يقع شيء بدون مشيئة الله أوريدن إرادة الله، فعد المائلة ان الأطباء تحدث بدون أن تشاها الله أه ريدها فيقا

كافر . العرتبة الرابعة: مرتبة الخلق والإيجاد: الله خالق كل شيء، إذا أساءه وأراده خلفه سيحانه وتعالى وأوجده، فكل شيء هم مخطوق فع سبحانه وتعالى، وهو من تُحلِّقٍ الله وهو فعل العباد وكسب العباد.

فهذه السرائب الأربع لا بد من الإيمان بها وإلا تُم يكن الإنسان مؤمنًا بالقدر مرتبة العلم، والكتابة، والمشيئة، والخلق والإيماد، كل هذه لا بد من الإيمان بها، فمن جعد شيئًا منها فإنه كافر مرتد عن دين الإسلام؛ لأنه جعد ركنًا من أركان الإيمان وهر الإيمان القدر.

## الدليل على أركان الإيمان

والدُّليلُ على هذه الأركان السَّنةِ قولُه تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّا الَّهِ أَنْ تُولُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِّ مَنْ ءَامَنَ بِأَنَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلَيْكَةِ وَٱلْكِئْبُ وَالنَّبِينَ ﴾

[البقرة: ١٧٧]. [11]

[£٤] لما ذكر الشيخ هذه الأركان ذكر دليلها من القرآن ومن السُّنة؛ لأن أي شيء من أمور الدين والعبادة والعقيدة وأمور الأحكام الشرعية يحتاج إلى دليل، وإن لم يكن له دليل، لم يكن صحيحًا. لما ذكر الشيخ أركان الإيمان الستة ذكر دليلها من القرآن أولاً ثم من السُّنة.

فمن القرآن قوله تعالى: ﴿ ﴿ لِّيْنَ ٱلْإِزَّانَ ثُولُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ .

البر: هو فعل الخير الذي يقرب من الله ويوصل إلى جنته، فكل أفعال الخير هي من البر، فالبر لفظ عام يجمع جميع أنواع الخير، وأنواع الطاعات كلها داخلة تحت مسمى البر وتحت مسمى التقوى.

فالبر والتقوى من الأسماء العامة التي تجمع كل خصال الخير، وقوله تعالى: ﴿ ﴿ لَيْنَ ٱلْإِزَّ أَنْ أُوَّلُواْ وُجُوهَكُمْ فِينَلُّ ٱلْمَشْرِقِ

وَٱلْتَعْرِبِ﴾ هذا ردٌّ على اليهود الذين استنكروا تحويل القبلة

 من بيت المقدس إلى الكعبة المشرقة، استنكروا هذا وجحدوه مع العلم أنهم يعلمون أنه حق، لكن جحدوه من باب العناد والمكابرة والحسد للنبي رق ولهذه الأمة.

يقول الله: ليس البر أن تولوا وجوهكم جهة من الجهات

من غير أمر من الله، ولكن البر طاعة الله سبحانه وتعالى، إذا أمركم بأمر وجب عليكم استأله. هذا هو البر. فإذا المركم باستروان المستقبل بيت باستقبال بيت المقدس، فالبر في ذاك الوقت هو استقبال بيت المقدس، فالبر شامة نله عز وجل، ثم إذا أمركم أن تستقبلوا المكتبة، فالبر يدور مع أمر الله سبحانه وتعالى.

أتتم عيد يحب بالكرم الاختال، إذا الرحال، أما التجارة من التحريق الما التحديد مبلكم الاختال، أما التحديد مبلكم الاختال، فيذا تضميرا لمهمة وتقوارة لا يضيح إلا استقباله، فيذا الفح الهوري والمسهد. الجد الصادق بدر مع أولم. والفح بعد نسخ التحاله إلا يكون طادة قد ورجل، فالعسج بعد نسخ التحالها إلا يكون طادة قد مز وجل، فالعسم في المستمون أول الناسم عن المناسبة عن المناسبة عن من مناسبة عن مناسبة عن مناسبة عن مناسبة عن المناسبة عن مناسبة عن طروحك في مناسبة في من

ودليلُ الفَدَرِ قولُه تعالى: ﴿ إِنَّا كُلُّ ثَوْمَهِ غَلَقْتُهُ بِقَدَرٍ﴾ [القمر: ٤٩]. [٤٥]

المرتبة الثالثة الإحسان

تعريف الإحسان

المرتبةُ الثالثةُ: الإحسانُ، رُكنٌ واحِدٌ، وهو «أَنْ تَعبُدُ اللهُ كَأَنْكَ تراهُ فإنْ لَمْ نَكُنْ تراهُ فإنَّه يَرَاك». [٤٦]

﴿ هُلِّينَ الرِّدُّ أَن تُولُوا وُجُومَكُمْ فِينَ السَّفْرِي وَالْتَعْدِبِ وَلَذِينَ الرِّدُّ مَنْ عَامَنَ

بِأَقْرِ﴾ [البقرة: ١٧٧].

[23] دليل الرئين السادس: من أركان الإيمان قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلِّوْتِيمَ تَلْتَكُنْ يُقِدُرُهُ أَيْنَ كَالَ مِنْ عَلَمْكُ اللهُ فَإِنْهُ مَقَدَّوْ فِي
علمه وكتابته ومشيئته وإرادته سبحنال، وليس هو مقويًا ك أو صدفيًا، إنما هو أمر سابق في علم الله ومكتوب في اللوم الدخورة وسابق في مشيئة الله وإرادته سبحان توتعالى.

[٤٦] الإحسان في اللغة: إنقان الشيء وإنمامه، مأخوذ من الحسن وهو الجمال ضد الفج. وهو ينقسم إلى أقسام:

أولاً: إحسان بين العبد وبين ربه وهذا هو المقصود.

ثانيًا: إحسان بين العبد وبين الناس.

ثالثًا: إحسان الصنعة وإتقانها. إذا صنع الإنسان شيئًا أو

عمل عملاً فإنه يجب عليه أن يتقنه ويتمه. النوع الأول: وهو الإحسان بين العبد وربه. بيُّته الرسول

الله الله جبريل بحضرة الصحابة كما بأتى، فقال: الإحسان: أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك. فالإحسان بين العبد وبين ربه هو إتقانه العمل الذي كلفه

الله به بأن يأتي به صحيحًا خالصًا لوجه الله عز وجل، عمل الإحسان بين العبد وربه ما توفر فيه الإخلاص لله عز وجل والمتابعة للرسول 癱، وقد بين النبي 癱 أن الإحسان علمي م تبتين، واحدة أعلى من الأخرى.

الأولى: أن تعبد الله كأنك تراه، بأن يبلغ بك اليقين والإيمان بالله كأنك تشاهد الله عيانًا، ليس عندك تردد أو أي شك، بل كأن الله أمامك سبحانه وتعالى تراه عيانًا، فمن يلغ هذه المرتبة فقد بلغ غاية الإحسان، تعبد الله كأن تراه من كمال اليقين وكمال الإخلاص، كأنك ترى الله عيانًا، والله جل وعلا لا يُرى في الدنيا وإنما يُرى في الآخرة، ولكن تراه بقلبك حتى كأنك تراه بعينيك، ولذلك بجازي أهل الاحسان بالآخرة بأن يروه سبحانه وتعالى، لما عبدوه وكأنهم يرونه

بهذا الفعا ؟

في الدنيا جازاهم الله بأن أفسح لهم المجال بأن يروه بأبصارهم في دار النعيم.

أبصارهم في دار النعيم . قال تعالى : ﴿۞ لِلَّذِينَ أَمَّــَنُوا لَقُسُقَ وَزِيَـادَةٌ ﴾ [يونس: ٢٦]

الزيادة هي النظر لوجه الله ، السبب أنهم أحسنوا في العنيا فأعظاهم إلله الصحنى رهي الجنة، وزادهم رؤية ألله عز وجل تعبد الله كانك تراء على المشاهدة، ورالمجة والشوق إلى لقائه سبحانه وتعالى، تتلذة بطاعت، وتطعمتن إلى طاعته سبحانه وتعالى، تشتاق اليجاء هذه طريقة المحسنين.

المرقة الثانية: إذا أم يتلع هذا المرقة الشلية قائلة براك، ويطلبة قائلة براك، ويطلبة قائلة براك، ويطلبة قائلة المتعالفة أو يشاك، وأم يشاك، وأم يشاك، وقد مائلة جيئة المرة، وهو يراك ويطلع علياك، وقد محالة جيئة بيناقف أركانها أقل من الأولى، وما محالة الله تشاكل الميالة المتعالفة المتعالفة

الحاصل: أن الإحسان على م تندن:

مرتبة المشاهدة القلبية: وهي أن تعبد الله كأنك تراه من

شدة اليقين والإيمان، كأنك ترى الله عز وجل عيانًا.

والمرتبة الثانية: وهي أقل منها، أن تعبد الله وأنت تعلم

أنه براك ويطلع عليك، فلا تعصبه ولا تخالف أمره سبحانه وتعالى. هذه مرتبة الإحسان وهي أعلى مراتب الدين، من بلغها

فإنه بلغ أعلى مراتب الدين، وقبلها مرتبة الإيمان، وقبلها مرتبة الإسلام.

فالدين دوائر:

الدائرة الأولى: الإسلام وهي واسعة حتى إنه يدخل فيها المنافق ويقال له: مسلم، ويعامل معاملة المسلمين؛ لأنه استسلم في الظاهر، فهو داخل في دائرة الإسلام، ويدخل فيها ضعيف الإيمان الذي ليس معه من الإيمان إلا مثقال حمة خ دل.

الدائرة الثانية: وهي أضيق من الأولى وأخص، دائرة الإيمان وهذه لا يدخل فيها المنافق النفاق الاعتقادي أبدًا،

### دليل الإحسان

والدَّلِيلُ قُولُهُ تعالى: ﴿ إِنَّ اَقَدَّمَ اللَّيِنَ اَتَّقَوْا وَالْدِينَ هُمُ تَحْسِنُوكَ﴾ [النحل: ١٦٨] وقوله تعالى: ﴿ وَتَوَكُّلُ عَلَى الْلَاحَةِ النَّجِيدِ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ النَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ

مَّوْلُونَ لَكُونِ أَنْ الْمُونِ فَيْ الْمُونِ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ التَّنْفِيقِ فَيْ اللَّهُ فَلَ النَّفِيقِ اللَّمِنِ السَّمِرِ الا ۱۱۳۰-۲۲۱ وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ لَكُونُ فِي مُنْ وَكُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّمِرِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَا يَعْمِنُ وَيُؤ مَنْتُلُونَ مِنْ عَمَالٍ إِلَّا حَمَّاً شَكِرُ مُنْهُوا الْأَعْيِسُونَ يَبِوُرُ تَنَا

ضَمَلُونَ مِنْ عَمَلِ إِلَّا حَثَنَا عَلَيْكُو شُهُونَا إِذَ فَلِيعِشُونَ فِيذُوكَا يَسْرُبُ مَن تَيْكَ مِن يَفْعَالِ ذَذَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي السَّتَلَةِ وَلَا أَسْفَرَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ لِلَّا فِي كِيشُتُو ثَيْنِيْ ﴾ [يونس: ٢٦].

أَشْمَكَرَ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنْتُ بِثِينِ﴾ [يونس: ٦١]. [٤٧] وإنما بدخل فيها أها الإنمان وهد على فسمت: المهان كالها ،

وإنما يدخل فيها أهل الإيمان وهم على قسمين: إيمان كامل، وإيمان ناقص، فيدخل فيها مؤمن فاسق أو مؤمن تقي. الدائرة الثالثة: وهي أضيق من الثانية، دائرة الإحسان وهـ كما سنط الله " للله بدخا ضما الإ أها الإسمان

وهي كما بينها النبي ﷺ ولا يدخل فيها إلا أهل الإيمان الكامل.

العكال. [22] هذا دليل المرتبة الأولى من الإحسان ﴿ إِنَّ أَلْقَدَّمَّ ٱلَّذِينَ أَتَّقُواْ وَٱلْإِينَ هُمِ تُعْسِمُونَ ﴾ دلت الآية أن الله مع المحسنين، وهم الذين عبدوا الله كأنهم يرونه فإن الله معهم، معية خاصة، معية النصرة والتأييد والتوفيق.

وقوله تعالى: ﴿ وَتُوكُّلُ عَلَى ٱلدَّبِيرِ الرَّحِيمِ ﴿ اللَّهِى بَرَعِكَ عِينَ وَهُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَتُوكُلُ عَلَى ٱلدَّبِيرِ الرَّحِيمِ ﴿ اللَّهِى بَرَعِكَ عِينَ تَدُهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تُعُوُّ ۞ وَتَعَلَّقُكَ فِي السَّهِيرِيَّ هَذَا دليل الموتبة الثانية. هذا دليل قوله 瓣: «فإنه يراك». وتوكل، أي: فؤهر أمورك.

علم العدد الحدد مما

على العزيز الرحيم: وهو الله سبحانه وتعالى.

حين تقوم: تقوم للعبادة والصلاة. وتقلبك في الساجدين: براك وأنت راكم وأنت ساجد،

يراك في جميع أحوال العبادة قائمًا وركمًا وساجدًا فهو يراك سبحانه وتعالى.

إنه هو السميع العلمية: المسيع الأقرائات الدليم بالقوائك سبحانه ونعالى. و ولوله تعالى . ﴿ وَيَكَافُونُهُ فِلْكُونُ عَلَيْكُوا الْمُؤْمِنُ اللَّهُ عِلَى الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُونُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُونُ الْمُؤْمِنُونُ فَي عَلَىٰ اللهِ مَمَا اللهُ عَلَى اللْعُلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللْعُلْعِيْمُ اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّمُ اللّ ﴿ وَمَا نَتَلُوا مِنْهُ مِن قُوْمَانِ﴾ أي: من الله لأن الغرآن من هند الله عز وجل أو الضمير راجع إلى الشأن، أي: ومن الشأن الذي تكون فيه تلاوة الغرآن.

﴿ وَلَا تَعْمَلُونَ ﴾ هذا لجميع الأمة، للرسول ﷺ وغيره.

﴿ مِنْ عَمَلِ ﴾ أي: عمل من الأعمال خير أو شر.

﴿ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُو شُهُودًا ﴾ نراكم ونيصركم ونشاهدكم. هذا دليل لقوله ﷺ: "فإنه يراك».

دليل لقوله ﷺ: "فإنه يراك". ﴿ إِذْ تُلِيمَتُونَ فِيرًا﴾ تباشرونه وتعملونه. فهذا يعطي دليلاً

على المرتبة الثانية من مراتب الإحسان، وأنه جل وعلا شهيد على كل عامل بعمله براه سبحانه وتعالى ويعلمه وبيصره، ولا يغيب عنه: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَقَلَىٰ عَلِيْهِ قَنْ\* فِي ٱلْأَنْفِ وَلَا فِي التُشكَدُ﴾ (أل عمران: ٥).

وأما الإحسان بين العبد والخلق فمعناه: يقل المعروف لهم، وكف الأذى عقيم، بأن تعلم الجائع، وتكسو العاري، وتبين يجاهك المحتاج، وتشفع لمن احتاج الشفاعة، تبل المعروف، جديع وجود المعروف، تكرم الفنيف، تكرم الهبار، لا يسدر مك إلا تجر لجارك، وتكف أقال عنه يُشأ، فلا يصدر منك أذى له ولا لغيره. من الناس من لا يصدر منه

إلا أذى، ومن الناس من يصدر منه أذى وخير، ومن الناس

من لا يصدر منه إلا خير فهذا في أعلى الطبقات. بذل الخير للناس وكف الأذي عنهم هو الإحسان للناس:

﴿ وَأَحْسِنُوا إِنَّ آلَةً يُجِبُّ الْتُعْسِنِينَ ﴾ [البغرة: ١٩٥] حتى البهائم بجب أن تحسن إليها بأن تهيى. لها ما تحتاج إليه، وتمنع

الأذي عنها، وترفق بها. هذا من الإحسان إلى البهائم. حتى المستحق للقتل لا تعذبه بل تقتله قتلة حسنة ومريحة. من وجب عليه القصاص، ومن وجب عليه الحدُّ فإنه ينفذ فيه

برفق لا تمثيل ولا تعذيب ولا صبر . قال ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهُ كُتِبِ الإحسانِ على كلِّ شيء فإذا قتلتم

فأحسنوا القِتْلَة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذَّبحَ (١٠) في القصاص أو غير ذلك مما يلزم الحد. فإذ ذبحتم: أي ذبحتم الحيوانات المأكولة فأحسنوا

الذبحة وليحد أحدكم شفرته وليريح ذبيحته، فتحسن حتى للبهائم، وقد غفر الله للبغي من بني إسرائيل بسبب أنها سقت كلبًا رأته يلهث من العطش، فسقته فشكر الله لها فغفر الله لها

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٩٥٥) من حديث شداد بن أوس رضي الله عنه.

والدليلُ من السُّنَّة حديثُ جبريلَ المشهورُ عن عُمَرَ رضى الله عنه، قال: بينما نحنُ جلوسٌ عندَ رسولِ الله

إَذْ طَلَعَ علينا رَجُلٌ شَديدٌ بياضِ الثّيابِ، شُديدُ
 سَواد الشّغر . [48]

دُنبها(۱). وهو ذنب عظيم، وهو البغاء أي الزني فغفر الله لها

بسبب ذلك لأنها أحسنت إلى هذا البهيم العطشان. فكيف بغير الكلب إذا أحسنت إلى جائع من المسلمين

صعيف بدير اصعب بداست اين عام من مصطفيل أو حتى من بني أدم ولو كان كافرًا، إذا أحسنت إليه فإن الله جل وعلا يشكر لك الإحسان، قال تعالى: ﴿ وَأَقِينُواْ إِنْ كَانُهُ مُنْ اللهِ عِنْ مُعَالِدًا فِي اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْ

بين الدي يبين المراجعة ( البقرة : ١٩٥٥ م. المنظمة الم

عليك أن تنقنه، لا لبقال: إن فلانًا يحسن كذا، وقد جاء في الحديث: «إن الله يحب إذا عمل أحدكم عملاً أن يتقنهه<sup>(7)</sup>. [43] قد تقدم الكلام عن الإسلام والإيمان والإحسان،

هريرة رضي الله عنه . (٣) أخرجه البيهقي في اشعب الإيمان؛ ٣٢٤/٤ (٥٣١٣) و(٥٣١٤) من حديث عائشة رضي الله عنها .



القرآن، وهذا كله تقدّم وانتهى، ثم ذكر الشيخ رحمه الله
طل هذا البرات بهن الذكر، ثمّة الرسول بهن قدكر حديث
جريال وأن اللي بهن ومن مصالبه، الناهم في صرابه
رجل، وجلس إلى النبي بهن وسأله من الإسلام والإيمان
والإسمان، مم سأله من المالية، هذا ما الساقة، وسأله من الإسلام والمنابا، هذا ما
يسمى بعديث جريل أو حديث من وحو حديث ومدين
عدة طرق عن جداعة من الصحابة، فهو حديث صميح،
ولكن إحديث في والله عمر بن التطليب؟ في هذا
الحديث ما التحابي عن المتلاب في طرق أخرى

قال: بينما نعن جلوس عدد النبي يقلق، كان من هادتهم رضي السجد رضي الله عجم أنهم ججنمون عند النبي يقلق في السجد ويقافرن عنه الحلم، ويستعمون إلى أجويته فقع على ما يرده را الأسلام، فينما مع كذلك على عادتهم. إذ وخلل عليهم رحل رجل من الباب، شديد بياض التباب، شديد سواد الشعر، أي: أن جبريل علمه السلام تعثل في صورة هذا الشعر، أي: أن جبريل علمه السلام تعثل في صورة هذا

(١) أخرجها مسلم (٨)، وانظر •جامع العلوم والحكم؛ لابن رجب ٩٣/١
 الحديث الثاني.

لا يُرى عليه أثرُّ الشَّفَرِ ولا يعرِفُه مَنَّا أحدٌ، حتى جَلَس إلى النبيُّ ﷺ فأسندَ رُكبَّنِهِ إلى رُكبَّنِهِ ووضَعَ كَشِّيه على فَخِذْيهِ وقال: يا مُحدَّدُ أخبرني عن الإسلام

[44] الرجل ولم يأتهم بصورته الملكية، لأنهم لا يطيقون النظر

الربن وبما يخلم بسارو. إليه في صورته الملكية . [43] لا يُرى عليه أثر السفر ولا يعرفه منا ـ أي من الحاضرين ـ

الهذا و فيرق المتحار الرسط و المجادة و المنطقة المتحاربة المتحارب

ولجنس إلى النبي كيريب بمناوس مستمام من المستمر وأسند ركبتهه إلى ركبتي النبي ﷺ، أي: أنه قريب منه

ووضع يديه على فخذيه، أي: فخذي النبي ﷺ.

قال: أَنْ أَن تشهَدَ أَنْ لا إِلنَّ إِلاَ اللهُ وَأَنَّ محمَّدًا رسولُ الله ﷺ، وتُقبمَ الصَّلاة، وتُوتيَ الزكاة، وتَصومَ

رسول الله ﷺ وثقيمً الضلاة، وتؤثيَّ الزكاة، وتصوم رمضانَ، وتُحُجَّ البيتَ إن استَطَعَتَ إليه سبيلًا، فقال: صَدَفَتَ، فَتَجِبنا لهُ بِسالُهُ ويُصَدَّقُهُ [.٥]

ققال يا محمد: خاطبه باسمه ولم يقل: يا رسول الله، ولعله فعل ذلك عليه السلام من أجل أن يظن الصحابة أنه من

أهل البادية، لأن من عادة أهل البادية أنهم يخاطبون النبي غ باسمه، لأن أهل البادية على طبيعتهم وعادتهم، وهو زيادة في الإغراب والتعمية حتى لا يعرفوه.

زيادة في الإغراب والتعمية حتى لا يعرفوه. قال: يا محمد أخبرني عن الإسلام، أي: اشرح لي معنى الا. لا.

الإسلام. رسول أنه ، وقتم الصلاه ، وقتم بدلك . وتضع السياد ، وقتم رامضالا ، وقتم رامضال . وتضع السياد ، وتشعر رامضال . الإسلام ، التي لا بد خابه ، التي التي التي تعقق وأربعات تحقق الإسلام ، التي لا بد خابه ، التي التي تعقق وأربعات تحقق الإسلام ، من ادا طبيها من اللوم (الكوري في كمكالات.) الإسلام ، من دارا عظيما من اللوم (الكوري في كمكالات.)

كل ما كان مختصرًا كان أسهل على المتعلُّم والسامع، وسهل

قال: فأخبرني عن الإيمان، قال: أنْ تُؤمِنَ باللهِ، وملائِكَتِه، وكُتُبه، ورُسُله، واليوم الآخِر، وتُؤمِنَ بالقَدر خيره وشرّه، قال: صَدَقتَ [١٥]

عليه حفظه ووعيه، بينما لو طُوَّل الجوابُ تشعب على

الحاضرين، وربما أن أكثرهم لا يستوعبه، فهذا دليل على أن المسؤول ينبغي أن يتوخَّى الاختصار مهما استطاع، ويقتصر على الشيء الضروري، وإلا فالإسلام أكثر من ذلك. هذه أركانه ودعائمه التي يقوم عليها. قال: صدقت: هذه عجبة ثانية.

قال: فعجبنا له يسأله ويصدقه: فدل على أنه عالمٌ، وأنه

لا يسأل سؤال جاهل، وإنما يسأل وهو عالم بدليل أنه قال:

صدقت، فدل على أنه عالم فلماذا يسأل؟!

[10] قال: أخبرني عن الإيمان، قال: أن تؤمن بالله وملائكته

وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره. فذكر

له ﷺ أركان الإيمان الستة بعدما ذكر له أركان الإسلام.

والإسلام والإيمان إذا ذكرا جميعًا فالإسلام معناه الأعمال الظاهرة، والإيمان هو الأعمال الباطنة أعمال القلوب. وما يقوم به من التصديق والعلم، ولا بد من الإسلام والإيمان قال: أخبرني عن الإحسان، قال: أن تَعبُدُ الله كَائُكَ تراهُ فإنْ لم تَكُنْ تراهُ فإنَّه يراكَ. قال: فأخبرني

عن السَّاعَةِ، قال: ما المَسؤُولُ عنها بأعلَمَ مِنَّ السَّائل. [٣٠]

جبيمًا، الإسلام الأصال الظاهرة، والإيمان الأصال الباطنة النول في «الإسلام معرته والرئيل في الشابه" ابن ونكورا مجبأ صار لكل واحد معرف خاصاً به وإذا قرار واحد مصا دخل فيه الأخر . إذا قدر الإيمان وحدد دخل فيه الإسلام، وإذا الكرا الإسلام وحدد حمل فيه الإيمان الأن لا يصح المسلام بموان إيمان ولا يصح إيمان بدون إسلام لا يد من الاتيمان المساد التي

إيمان ولا يصح إيمان بدون إسلام لا بد من الاثنين، فهما حالارمان ولهذا بقولون: إن الإسلام والإيمان من الأسماء التي إذا اجتمعت الفرقت، وإذا القروت اجتمعت، أي: يضعل بعضها في يعض لأنهما سلازمان لا ينقل أصدهما عن الآخر. شاله عن الأعمال الظاهرة والأعمال الباطق، ويثل له هذا أوكان كل من الإسلام والإيمان.

(٥٢) قال: قاخبرني عن الإحسان، قال: أن تعبد الله، سبق
 أن المحسن هو من يعبد الله على المشاهدة واليقين كأنه يرى

را) أخرجه أحمد ١٩٤/ ٢٧٤ (١٦٣٨١) من حديث أنس رضي الله عنه .



الله ، أو يعبده على المراقبة وهو يعلم أن الله يعراه فيحسن اللمسؤاء الأن الله مطابه ، فالمحسن يعبد الله أبدا على المشاهدة في الللب وهذا أكمل، وإما على المراقبة وأن يعلم أن الله يراه في أي مكان أو في أي عمل يعمله، هذا هو الإحسان.

قال: صدقت، فأخبرني عن الساعة، أي: عن قيام الساعة متى؟ ولما كان هذا السؤال لا يعلم أحد الجواب عنه إلا الله سبحانه وتعالى، لأن قيام الساعة لا يعلم تحديده إلا الله عز وجل.

ين نعلم أنها ستقره الساعة لا نشك في هذا من طَفَّلُ في هذا قهو كافر، نعلم أنها سنقرم الساعة ولا بده وكان الوقت الفئ نقال به إنساساته أنه طروطها مي جنريا معه ولم يبيته لنا، واستار بعلمه، قال نعال: ﴿ وَلِيَّا لَهُمْ مِثْمُ مِثْمَا مُنْ الْمُعْتَقِلُ مِنْ الْمَعْلَمُ مِثْمَ التَّقَوْفِهُ الساعة مِنْ لَا يَعْلُونُهِ الْأَوْلِينَ اللهِ ال قال: فأخبرني عن أماراتِها، قال: أنْ تَلِدَ الأمةُ

ربِّتُها [٥٣]

قال 撤 لجبريل: ما المسؤول عنها يأهلم من السائل، يأن اوأنت سواء لا نطبه عن تقوم الساعة، الله جل وهلا لم يظلع على هذا لا المدادكة ولا الرسل ولا أحدًا بل استأثر يطلع على هذا لا المدادكة ولا الرسل ولا أحدًا بل استأثر يعلمها سبحانه وتعالى. [٣٥] قال: أخرتي عن أماراتها: الأمارات جمع أمارة وهي

العلامة، أما الإمارة بالكسر فهي الولاية.

أغيرتي عن أماراتها، أي: الدلامات التي تدل على قرب قيامها نهم الساعة أنها أدارات بهنا الله ميسانات رتبالي. قيام أدارات مشروة، ونها علامات كيرة، ونها متوسطة ونها علامات مقارط الساعة، تكون دعد قيام الساعة، تكون أ قرياس قيامها، أما العلامات الأخرى فإنها متقدمة. الملطة، يقولون: علامات الساعة على ثلاثة أنواع! هي علامات يقولون: علامات الساعة على ثلاثة أنواع! هي علامة،

العلامات الصغيرة والعلامات المتوسطة كلها حصلت أو حصل معظمها، أما العلامات الكبار، ظهور الدجال ونزول عيسى عليه السلام وخروج الدابة، وخروج ياجوج ومأجوج فهذه تكون عند قيام الساعة وتتنابع. Try

في البُنيان [٥٤] قال: أخبرني عن أماراتها: ولما كانت أماراتها معلومة

أجابه الرسول على قال: «أن تلد الأمة ربتها، هذا من علامات الساعة، الأمة هي المملوكة، وربتها، سيدتها.

[85] قال الشراح: معناه والله أعلم، أنه في آخر الزمان يكثر

التسرى، يعنى يكثر وطء الإماء، أي: المملوكات فيلدن بنات، تكون بنتها حرة، وتكون سيدة لأمها ومالكة لها وقيل

معناه أنه يكثر العقوق فتكون البنت كأنها سيدة لأمها. وأن ترى الحفاة: هذه علامة ثانية.

الحفاة: الذين ليس لهم نعال من الفقر والفاقة.

العواة: الذين ليس لهم لباس.

العالة: الفقراء.

رعاء الشاء: جمع راع الذين يرعون الأغنام هؤلاء كانوا في الأصل في البراري في بيوت ينتقلون من محل إلى آخر، وفي آخر الزمان يستوطنون في المدن، ويبنون القصور والعمارات الشاهقة، هذا من علامات الساعة، إذا تحولت البادية إلى حاضرة، وصاروا يتطاولون في المباني، ويتباهون قال: فمَضى، فلَبثنا مَليًّا، فقال: يا عُمَرُ أتدرِي مَنِ السَّائِلُ؟ قلتُ: اللهُ ورسولُه أعلمُ، قال: هذا

بِرِيلُ أَتَاكُم يُعَلِّمُكُم أَمرَ دينِكم. [٥٥]

بها وينمقونها، وهم ليس من عادتهم، يتحولون إلى أغنياه إلى أصحاب ثروة وأصحاب مظاهر . هذه من علامات الساعة . وكما تعلمون فإن الرسول ﷺ لا ينطق عن الهوى، كما

تعلمون الآن كون حال الناس، لقد تغيرت الأحوال وتحول الفقراء إلى أغنياء أصحاب ثروات، وتعضرت البادية وبنوا وتطاولوا في البنيان، وهذا مصداق ما قاله رسول الش 義. [٥٠] قال: ثم خرج وليتنا مايا: يعني وقاً قصيرًا.

فقال النبي ﷺ: يا عمر! أندري من السائل؟ أو أندرون من السائل؟ وفي رواية أن النبي ﷺ قال: «علي بالرجل\*<sup>(١)</sup> فظهره فلم يقدروا عليه.

قال: هذا جبريل أناكم يعلمكم أمر دينكم: هذا الذي دخل وسأل هذه الأسئلة هو جبريل عليه السلام وجاء في

 (١) أخرجه النساتي في «الكبرى» د/ ٣٨٠ (٥٩٥٣) من حديث ابن عمر رضي الله عنه، وابن حبان (١٧٣)، والدارقطني ٣٤١ /٣٤١ (٢٧٠٨) من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه. صورة رجل كما وصف لغرض تعليم الحاضرين أمور دينهم على طريق السؤال والجواب.

على طريق السؤال والجواب. فدل هذا الحديث على مسائل عظيمة:

الأولى: أن الدين ينقسم إلى ثلاثة مراتب الإسلام

والإيمان والإحسان، كل مرتبة أعلى من التي قبلها، وأن كل مرتبة لها أركان، أركان الإسلام، وأركان الإيمان والإحسان ركن واحد.

الثانية: فيه التعليم بطريق السؤال والجواب، وهذه طريقة تعليمية ناجحة؛ لأنها أدعى للانتباه وتلقي العلم كونه يسأل ويتهيا ذهت، يتطلب الجواب، ثم يلقي عليه الجواب وهو يتطلع إليه. يكون هذا أثبت.

وهو ينتصبع بهم. يحون المحديث دليل على أن من سأل عن علم وهو

لا يدري عليه أن يقول: أنه ررسوله أعلم، يكل العلم إلى عالمه قلا يكتلم بالحواب وهو لا يعرفه ويتخرص، هذا لا يعوز، والرسول في لها شكل عالماته قال: ما العسوول عنها يأعلم من السائل، ولما قال للمحماية: أنتدون من السائل وهم لا يعرفونه قالوا: أنه ورسوله أعلم. فدل ذلك على أن مسائل الشرع ومسائل الدين لا يجوز التخرص فيها، لأن هذا من التكلف، ولكن من كان عنده

علم فإنه يجيب، ومن ليس عنده علم يقول الله أعلم، ومن قال: لا أدري فقد أجاب.

قد سئل الإمام مالك رحمه الله عن أربعين مسألة فأجاب عن ست منها، وقال في الباقية: لا أدوي، فقال له السائل: أنا تبت من كما وكذا وسافرت وأتعب واحلني وتقول: لا أدوي، قال: (كرب راحلك، واقعب إلى البلد الذي جنت مته وقل: سألت مالكا فقال: لا أدوي. هذا ليس عينا أن

منه وقل: سألت مالكا فقال: لا أدري. هذا ليس عينا أن الإنسان إذا كان لا يعرف الجواب في الأمور الشرعية أنه يقول: لا أدري ولو كان عالمًا، الرسول 難 قال: ما المسؤول عنها بأعلم من السائل.

وكان 衛 إذا سئل في بعض الأسئلة ولم يكن عنده وحي من الله عز وجل انتظر حتى ينزل الوحي من الله عز وجل ألستم

من الله عز وجل انتظر حتى ينزل الوحي من الله عز وجل الستم تقرؤون: يسألونك عن كذا، يسألونك عن كذا، قل كذا.

﴿ هِ يَتَكُونَكُ عَبِ الْفَسْرِ وَالْتَنْسِرِ فَلْ فِيهِمَا إِثْمُ كَبِيرٌ ﴾ البغرة: ٢١٩]. ﴿ ﴿ يُتَعَلُّونَكَ عَنَ الْأَمِلُونَ فَلْ هِي مَا مَنْ مُنْتُ النَّاسِ

وَٱلْحَيُّجُ [البفرة: ١٨٩].

فالرسول 癒 كان إذا سئل ولم يكن عنده جواب ينتظر حتى ينزل عليه الوحي من الله، وكذلك غيره من باب أولى،

حتى يتزار علمه الوحي من الله، وكذلك غيره من ياب أولي.
يتظر حتى يسأل غيره أو يبحث عن المسألة في كتب أها
العلم ليتحصل على جواب أما أن يستمجل فيقا في خطورة
عظيمة وفيه سره أدب مع الله عز وجل لأن الذي يجيب،
يجيب عن شرع الله، يقول: الله كذا أو حرم كذا أو شرع
كذا، فلألم نو خطورة بناً،

المسألة الرابعة: في الحديث دليل على آداب المتعلم، جبريل وهو سيد الملائكة يجلس بين يدي الرسول ﷺ وهو

جبرين وهو سيد المعارف يجبس بين يدي الرسون ﷺ وهو يسند ركبتيه إلى ركبتي الرسول ﷺ، ويضع يديه على فخذيه يسأل بأدب. هذا من أجل أن يعلم الناس كيف يتأدبون مع العلماء.

هذا بعض ما يدل عليه الحديث وفيه:

مسألة خامسة: وهمي بيان بعض علامات الساعة، ذكر علامتين: أن تلد الأمة ربتها، وبعض العلماء يقول: معنى أن تلد الأمة ربتها أنه يكثر العقوق في آخر الزمان حتى تصبح البنت كأنها سيدة على والدتها تأمرها وتنهاها وتغلظ عليها.

# الأصل الثالث: معرفة نبينا محمد ﷺ اسمه ونسبه ونشأته

الأصل الثالث: معرفة نبيُّكُم مُحمَّد ﷺ. [٥٦]

[٥٦] قوله: الأصل الثالث: أي من الأصول الثلاثة، لأن

الشيخ رحمه الله ذكر في أول الرسالة أنه يجب على كل مسلم ومسلمة معرفة هذه الأصول الثلاثة وهي: معرفة الله، ومعرفة

دين الإسلام، ومعرفة نبيه محمد على بالأدلة. أما الأصل الأول والثاني: فقد تقدم شرحهما وبيان

أدلتهما.

الأصل الثالث: وهو معرفة النبي ﷺ، لما كان النبي ﷺ واسطة بين الله وبين خلقه في تبليغ دينه ورسالته، وجب معرفته عليه الصلاة والسلام، وإلا كيف تتبع شخصًا لا تعرفه فلا بد أن تعرفه من حيث الاسم ومن حيث البلد الذي ولد ونشأ فيه، والبلد الذي هاجر إليه، وتعرف مدة عمره عليه

الصلاة والسلام. وأقسام عمره عليه الصلاة والسلام، وأقسام المدة التي أقامها في هذه الدنيا، تعرفها أيضا قبل النبوة وبعدها، وقبل وهو مُحمَّدُ بنُ عبدِ الله بنِ عبدِ المُطَّلَبِ بن هاشم من قُرَيشٍ، وقُريشٌ مِن العرّب، والعرّبُ مِن ذُريَّةِ إسماعيلَ بنِ إبراهيمَ الخليلِ عليه وعلى نبيّنا أفضلُ

اسماعيل بن إبراهيم الخليلي عليه وعلى نيئنا افضل الصّلاع والشّلام. [90] الهجرة وبعد الهجرة. تعرف كيف ابتدئ بالوحي عليه الصلاة والسلام ومتى ابتدئ بالوحي، وما هي الأبة التي تدل على وترجه والآية التي تدل على رساك، تأتى بالأبات التي تدل على

السلام ومن ابتدئ بالوحي، وما هي الآية ألتي تدل على الرئم التي يدوله على السامة بتالي بالآيات التي تدل على على المواقعة التي تدل على المواقعة الموا

[00] هذا اسمه ونسبه، اسمه محمد عليه الصلاة والسلام وله أسماء غير محمد، لكن أشهر أسماله محمد قد ذكر اله لذك في الفرآن في مدة آبات: ﴿ مُنْكُرُ وَلَكُوا أَنَّهُ ﴾ الله: ٢٩٦ وقوله: ﴿ وَمَا تُعَمَّدُ إِلّا مُرِكُلُ قَدْ عَلَىٰتَ مِن قَبِلِهِ الْأَشْكُ، إلاً معران: ١٤٤٤ وقوله: ﴿ وَمَا كَانْكُمْنَدُاً ٱلْآلَاتِينَ يَكِالْكُمُهُۗ ﴾ [الأحداب: ٤٠] وقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ وَامْتُوا وَعَمَلُوا ٱلطَّيْلِحُتِ وَمَامِّتُهُا مِمَّا

زُّلُ عَلَىٰ مُحَمَّدِ وَهُوَ ٱلْمَنُّ مِن رَّبُّمْ ﴾ [محمد: ٢] فذكر الله اسمه محمدًا في عدة آيات.

ومن أسمائه أحمد، قد ذكره الله في قوله في بشارة المسيح عليه السلام: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى آبُنُ مَرْيَمَ يَنْبَقِ إِسْرُه بِلَ إِلَى رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُو تُمْسَدِقًا لِمَا بَيْنَ بَدَئَ مِنَ التَّوْرَنِةِ وَمُهَيِّزُ مِرْسُولِ بَأَلِي مِنْ بَعْدى الشَّمُهُ الْحَدُّ [الصف: ٦] فهو محمد وأحمد ومعنى ذلك أنه كثير المحامد عليه الصلاة والسلام، وكثير الصفات التي يحمد عليها، ومن أسمائه نبي الرحمة، ونبي الملحمة، يعني الجهاد في سبيل الله، والحاشر، والعاقب عليه الصلاة السلام الذي بحشر الناس بعد بعثته، لأنه آخر الرسل ﷺ، فلس بعده إلا قيام الساعة، فبعد رسالته تقوم الساعة، ويحشر الناس للجزاء والحساب، ومن أراد أن يلم بهذه الأمور فليرجع إلى

كتاب اجلاء الأفهام في الصلاة والسلام على خير الأنام؛ للإمام ابن القيم رحمه الله. وأما نسبه، فهو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن

هاشم بن عبد مناف بن قصى بن كلاب.

ذرية إسماعيل عليه الصلاة والسلام، والعرب على قسمين في المشهور:

العرب العاربة وهم القحطانية، والعرب المستعربة وهم

العدنائية من ذرية إسماعيل عليه السلام بن إبراهيم الخليل عليه السلام، سموا بالمستعربة لأنهم تعلموا العربية من العرب العاربة، لما جاءت جُرهُم ونزلوا في مكة عند هاجر

أم إسماعيل وابنها إسماعيل، وهو صغير، لما وجدوا ماء زمزم نزلوا، واصطلحوا مع هاجر أن ينزلوا عندها، وأن تسمح لهم أن يستقوا من الماء، فإسماعيل عليه السلام كان رضيعًا في ذلك الوقت، ثم إنه تربي ونشأ وأخذ العربية عن جُرْهُم وهي من العرب العاربة، وتزوج من جُرْهُم، وجاءه ذرية تعلموا العربية ونشؤوا مع العرب، فصاروا عربًا مستعربة وهي العدنانية، أما العاربة فهم القحطانية أصلها من اليمن. وبعض العلماء يقول: العرب العاربة على قسمين: عرب باثدة وعرب باقية، العرب البائدة هم الذيبن هلكوا، وهم قوم نوح وعاد وثمود وشعيب، أما العرب الباقية فهم الذين ينقسمون إلى عرب عاربة، وعرب مستعربة وهي

وهو من قبيلة قريش التي هي أشرف القبائل، وقريش من

وتوفل.

البرب الباقية، والتي من بني هاشم، وطنتم من فرية إسعاميل عليه الصلاة والسلام، واسعه محمد بن عبد الله بن المسائلات، وعبد المسائلات لين مند المسائلات، وعبد المسائلات وعبد المسائلات بن عبد المسائلات بن عبد المسائلات بن عبد المسائلات بن عبد المسائلة بن عبد المسائلة والمسائلات المسائلة عبد المسائلة بن المسائ

بتو هاشم يقال لهم: الهاشميون، وبنو المطلب يقال لهم: المطلبيون وأما عبد شمس، فعنهم عثمان رضي الله عنه ومنهم بنو أمية هؤلاء من بنى عبد شمس.

أولاد: هاشم جد الرسول ﷺ، والمطلب، وعبد شمس،

ونوفل كذلك له ذرية منهم: جبير بن مطعم، وحكيم بن حزام.

وإبراهيم عليه الصلاة والسلام له إسماعيل وهو الأكبر، وهو جد العرب العدنانية، وإسحاق وهو جد بني إسرائيل، وجميع الأنبياء كلهم من ذرية إسحاق إلا نبينا عليه الصلاة والسلام فهو من ذرية إسماعيل خاتم النبيين. فيه أبرهة ملك اليمن، انتدبه ملك الحبشة ليهدم الكعبة ومعه فيه فيل عظيم، فلما وصل إلى مكان يقال له: المغمس، ولم بيق إلا أن يدخل مكة ويهدم الكعبة وتفرق أهل مكة وصعدوا الجبال، لأنهم لا طاقة لهم به، فأراد أن يتوجه إلى الكعبة، فانحبس الفيل، وأبي أن يقوم من الأرض، حبسه الله، فإذا وجهه إلى غير جهة مكة قام وهرول، وإذا وجهه إلى جهة مكة انحبس ولم يستطع المشي، وبينما هم كذلك رأوا فرقان طير من قبل البحر معها حجارة، كل طائر معه حجران: حجر في منقاره وحجر في رجليه، فرمتهم فصارت الحصاة تضرب هامة الرجل فتخرج من دبره وتشقه نصفين، فأهلكهم الله عز وجل، فأنزل الله في ذلك يذكِّر قريشًا سورة الفعاء: ﴿ أَلَةِ نَرَ كُنِكَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْنَبِ آلِنِيلِ ﴿ أَلَّهِ بَعِمْلَ كَيْنَعُمْ فَي تَعْمَلِل ٢ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ مَلْزُا أَسَابِيلَ ٤ تَرْسهم بِعِجَادَة بْن سَحْل ﴾ من جهنم والعباذ بالله ﴿ لَجُمَلَهُمْ كَمُصِّنِ مَّأْكُولِيهِ ۗ [الغياء]

أما مولده فقد ولد على عام الفيل، وهو العام الذي جاء

هذه قصة الفيل حمى الله بيته الحرام، وأهلك هذا الجبار. وفي هذا العام ولد محمد ﷺ، وظهر مع ولادته

أصبحوا مثل التبن الذي أكلته الدواب وراثته .

العظيمة .

النُّبُوةِ، وثلاثٌ وعشرونَ نبيًا رسُولًا. نُبِّئَ بـ ﴿ ٱقْرَّأَ﴾

[ OA]

أيات، حيث ظهر معه نور أشرقت له قصور الشام، وفي ليلة ولادته ارتجت الأصنام، وارتج إيوان كسرى وسقطت منه شرفات، في ليلة ولادة النبي ﷺ هذه إرهاصات لبعثة النبي

ر والجن والشياطين حصل عندهم ضجة في الليلة

ولد في مكان يقال له: شعب على مقربة من الكعبة، ولد في مكة لكن لا يوجد تحديد ثابت لموضع الدار . [٥٨] فهو ولد في مكة ﷺ، واسترضع في بني سعد عند حليمة السعدية، ومات عبد الله أبوه وهو في بطن أمه، ثم ماتت أمه بعد ولاته بقليل، فحضنته أم أيمن الحبشبة التي ورثها عن أبيه، وصار في كفالة جده عبد المطلب، ثم مات عبد المطلب وانتقلت كفالته إلى عمه أبي طالب، وعاش ﷺ أربعين سنة قبل النبوة معروفًا بالأمانة، والصدق، والكرم، وتجنب عبادة الأصنام، وتجنب شرب الخمر. ما كان يعمل ما يعمله أهل الجاهلية بل كان عليه الصلاة والسلام يخرج

وله منَ العُمُر ثلاثٌ وستُّونَ سنَةً، أربعُونَ قبارَ

سلسلة شرح الرسائل

عَلَة. ﴾ [العلة : ١-٢].

إلى غار حراء ويتعبد فيه الأيام ذات العدد، بعبد الله على ملة إبراهيم، على التوحيد، ثم لما بلغ الأربعين من عمره عليه

الصلاة والسلام نزل عليه الوحي بأن جاءه جبريل وهو في غار حراء وقال له: اقرأ، قال: ما أنا بقارئ، أي: لا أحسن القراءة، فضمه ضمة شديدة ثم أرسله وقال: اقرأ، قال: ما

أنا بقارئ، ثم ضمه مرة ثانية، ثم أرسله وقال له: اقرأ، قال: ما أنا بقاري، فقال له: ﴿ آقِراً بِآلَهِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ } خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ

هذه هي نبوته ﷺ نبأه الله باقرأ، أي: جعله نبيًا بذلك، ثم ذهب إلى بيته ير تجف من الخوف؛ لأنه لقى شيئًا ما كان يعرفه من قبل، أمرًا هائلاً فوجد زوجه خديجة رضى الله عنها فغطته وهدأته، وقالت له: كلا والله لا يخزيك الله، إنك لتصل الرحم، وتقري الضيف، وتحمل الكُلُّ، وتعين على نوائب الدهر، فوطأته وذهبت به إلى عمها ورقة بن نوفل، وكان قد تحنث وقرأ في الكتب السابقة تعيدًا لله عز وجل فلما أخبره بما رأى قال: هذا هو الناموس الذي كان ينزل على موسى يعنى: جبريل عليه الصلاة والسلام.

### نزول الوحي عليه

فَتَنْ ثَنْ تُنْكُورُ ﴾ وَلِرَبِكَ فَأَسْدِ ﴾ [المدثر: ٧-٧] [٥٩]

[80] ثم نزل عليه قوله تعالى: ﴿ يَائِمًا النَّائِرُ ﴿ وَنَظْهُمُ هَذَا مِنْهُ بِالرَّا وَأَرْسُلُهُ هَذَا مَنَى قول الشيخ: نبأه باقرأ وأرسله بالمعثر.
والمعقر.
والفرق بين النبي والرسول: أن النبي هو من أوحي إليه

اللارق بين النبي والرسول: أن النبي هو من أومي إليه بينو بشرع ولم يلود بيليد، والرسول هو من أومي إليه بينو وأمر بيليد، وتنزل عالم أوراض الماشرة على وأمي الالإميين، وكذلك الأمياء، والنبي يبعث بشرع من قبله وكتاب من قبله، ويون إليه بينمن المسائل تأليان بين إسرائيل من بعد ومن والمقدر عندا المنتشف لا يهي إسرائيل من بعد الفرخ على الرفيز وزير، أني أن فلسائل عني، من إنهاي الكافرة في تؤكيرة وزير، أني أن فلسائل عني، من المنافق المنافقة والإنكافة

ح الأصول الثلاثة

فَلَغِرْ ﴾ أي: طَهُ أعمالك من الشرك، فالأعمال تسمى الثياب، قال الله تعالى: ﴿ وَلِهَاشُ اَلْنَقْوَىٰ ذَلِكَ خَنْدُ ﴾ [س.،

الأعراف: ٢٦]. سمى التقوى لباسًا.

والرجز: الرجز معناه الأصنام.

فاهجى، أي: أد كها والتعد عنها.

فبعثه الله على رأس الأربعين، وبقى في مكة ثلاث عشرة

سنة يدعو الناس إلى التوحيد وترك عبادة الأصنام، وحصلت

مداولات بينه وبين المشركين، حصل عليه أذى وعلى من

آمن به واتبعه، وحصلت مضايقات من المشركين في خلال ثلاث عشرة سنة، وقبل الهجرة بثلاث سنوات أسرى به إلى

بيت المقدس، وَعُرجَ به إلى السماء، وفرضت عليه الصلوات الخمس، فصلّى بمكة ثلاث سنين، ثم تأمرت

قرش على قتله وعلى الفتك به، فأذن الله له بالهجرة الى المدينة، فهاجر إلى المدينة، بعد ما الثقى بالأنصار في بيعة

العقبة الأولى وبيعة العقبة الثانية.

هاجر إلى المدينة، وأقام بها عشر سنوات، فالمجموع ثلاث وعشرون سنة، بعد النبوة عاش ﷺ ثلاثًا وعشرين

سنة، ثلاث عشرة في مكة يؤسس دعوة التوحيد، وعشر

سنوات في المدينة، ثم توفاه الله على رأس الثالثة والستين

من عمره عليه الصلاة والسلام، فمدة عمره في الرسالة ثلاثة

وعشرين سنة، وهذه البركة التي أنزلها الله عز وجل عليه، وهذا العلم الغزير، وهذا الجهاد، وهذا التمكين في هذه المدة الوجيزة ثلاث وعشرين سنة هذا من آيات الله سبحانه وتعالى، ومن بركات هذا النبي ﷺ، ويركات دعوته، وبركات الوحى الذي أنزل إليه، وقبل هذا كله بإعانة الله عز وجل، وهو الذي أعانه، وهو الذي حماه وأيده ونصره حتى بلغت دعوته المشارق والمغارب، والحمد لله رب العالمين. قوله: بعثة الله بالنذارة عن الشرك ويدعو إلى التوحيد: هذه دعوته على النذارة عن الشرك، والدعوة إلى التوحيد، وهذا الذي يجب أن يسبر عليه الدعاة في دعوتهم أن يركزوا على الإنذار عن الشرك والدعوة إلى التوحيد قبل كل شيء، وإلا لم تكن دعوتهم على منهج الرسول 遊. الرسول غلق بعثه الله بالنذارة عن الشرك والدعوة إلى التوحيد، فلا بد من تأصيل هذا الشيء أولاً ثم بعد ذلك يتجه إلى بقية الأمور، لأنها لا تصلح الأمور إلا بوجود التوحيد لو أن الناس تركوا الزني، والخمر والسرقة واتصفوا بكل فضيلة

### مدة الدعوة في مكة

أخذَ على هذا عشْرَ سِنينَ يدعُو إلى التَّوحيد. [٦٠]

من الأعمال والأخلاق لكنهم لم يتركوا الشرك فلا قائدة من هذه الأمور ولا تنفعهم، بينما لو سَيْهمّ الإنسان من الشرك وعنده كباتر دون الشرك فهو مرجو أن يغفر الله أو يعذب بقدر فنويه، ولكن مآله إلى البحثة لأنه موحد.

فالتوحيد هو الأصل والأساس، ولا نجلة إلا بوجود التوجية أوكا، ولذلك بهب التركيز عليه، والعناقية به دائلة وأماك، وهموة الناس إليه وتعليم الناس إياء، وأن بين لهم الم مثم للتوجية، وما مني للشرك، لا بدأ لا يعرف العسلم هذا الأمر ويصفق عنه، وينقذ نقم، حتى لا يقع في شيء من الشرك أو يعنى بالتوجية، فلا بدن هذا الأمر ولا بدأن تقوم، من الشرك أو يعنى بالتوجية، فلا بدن هذا الأمر ولا بدأن تقوم

[10] قولد: أخذ على هذا عشر سنين يدعو إلى التوجيد، أي: أخذ على دعوة الناس إلى التوجيد والإنفاد عن الشرك عشر سنين في مكة، وهو يدعو إلى التوجيد، وينهى عن الشرك، لانهم كانوا يعبدون الأسنام، والتحكمة أن الله بدن في مكة لأن مكة من أم القرى التي ترجع إليها القرى، والله في مكة لأن مكة من أم القرى التي ترجع إليها القرى، والله جل وعلا يقول: ﴿ وَتَا كَانَ رُقِيْتُمْ مِنِينَا لَلْمُرَاتِكُمْ مَنْ يَمْتَدَى فِيَا أَيْقًا رُشُوكُا ﴾ [سورة اللعمي: ٥٩] والأم هي المرجع الذي يرجع إليه، والأسل الذي يرجع إليه، هذا هو الأم، قوله تعالى: ﴿ هُمُّ أَمُّ الْمُتَكِينَا ﴾ [لا معران: ١٧]. أي: الأصل الذي ترو اليه الأيات المشابهات.

كذلك مكة عرفها أنه مي الأصل الذي يعيد إلى أمل 
الأرض، والمسلمون في أقطار الأرض يرجعود إلى مكافي 
فهي أم الذي يعيد مي العربيء والذلك بعث ألف بهي قال 
المن مكة لأنها أن القراء ومكن فها كلات عقر سنة، يهي 
الما مكة من الشرق، ويأمره بما الوحد لأن أهم مكة من 
القدوة لغيرهم، ولهذا يعيد أن تبقى مكة إلى قيام الساعة 
القدوة لغيرهم، ولهذا يعيد أن تبقى مكة إلى قيام الساعة 
يناف ذلك، يعيد منها الشرق الراضة، وأن يعدد منها كل ما 
الشامي ينظرون إليها دائناً وأبناً، ما يقمل فيها يعتبر في 
مناف نعيا عين الشرق الراضة، وإن المناف 
الشامي ينظرون وإن فان عنا يقول فيها عيد الشير، وإن فان 
مل مكم ذلك التعير الشرق الديناً، والمناف وأنها عند من 
مل مكم ذلك التعير الشير الشير، وإن فان

فيجب أن تطهر مكة دانمًا وأبدًا، ولهذا يقول جل وعلا:
 وَعَهدُنَا إِنَّ إِنْهِينَ وَالسَّنْهِيلَ أَن طَهْرًا بَنْقَ إِلْشَاآمِينِينَ وَالسَّنْهِيلَ



## الإسراء والمعراج

وبعدَ العشرِ عُرِجَ به إلى السَّماء، وفُرِضَتْ عليه الصَّلواتُ الخَمسُ، وصلَّى في مكَّة ثلاثَ سِنينَ.[11]

وَٱلرُّكَٰعِ ٱلشُجُورِ ﴾ [البقرة: ١٢٥] فيجب أن تطهر مكة من كل ما يخالف الإسلام حتى يصدر منها الدين والدعوة إلى مشارق الأرض ومغاربها، لأن الله بعث نبيه فيها، وبدأ دعوته فيها عليه الصلاة والسلام، مكث النبي على مكة ثلاثة عشر سنة منها عشر يدعو إلى التوحيد وينهى عن الشرك، ولم يؤمر بشيء غير ذلك، لم يؤمر بصلاة ولا زكاة ولا صيام ولا حج بل كانت دعوته مقتصرة على التحذير من الشرك والأمر بالتوحيد. يقول لهم: قولوا لا إله إلا الله تفلحوا، وهم يقولون: ﴿ أَبْمَلُ ٱلْآلِمَةُ إِلَهُا وَمِدًّا إِنَّ هَذَا لَتَنَّ مُجَّابً ﴾ [سّ: ١٥. [71] قوله رحمه الله: وبعد العشر عرج به إلى السماء، بقي 

هج عسر سبين عمد اليهم من السبوت ويسعو بهى التوجيد، يؤسس هذا الأساس، ثم في الساح الحداية عشر أسري به من المسجد الحرام إلى العسجد الأقصى، قال تعالمي: ﴿ شِيْعَانَ الْمُؤْنِّ الْمُؤْنِّ الْمِيْدِونِ لِكُوْرَاتِ ٱلْنَسْبِيدِ الْكُمْرَادِ إِلَّ النَّسْبِيدِ الْأَفْسَاءُ (الإسراء: ١). بينما هو ﷺ نائم في بيت

حتى انتهت إلى خمس.

أم هائن جاءه جبريل عليه الصلاة والسلام ومعه داية يقال لها: البراق، أقل من البلل وفوق الحمار، ويقع خطوه عند مد يصره، فأركب عليه السلام عليها وذهب به إلى بيت المقدس في المليل. أحرى، من السرى وهو السير بالليل، وهذا من خواصه أحرى، من السرى وهو السير بالليل، وهذا من خواصه

هج ور محروات على المحالة والسلام والشاوم فاقط مثال عمر الأسياء في سريات مبدول عبديل من السلام المقدس في الله عشريل، ومعنى رئع من بيت المقدس وأمرح مجموعة إلى السلسة بعن من المحالة المشدور وأخرى بعن من يمكن ألى السلسة المشدور وأخرى بعن من يمكن ألم يستطيع المستطيع ا

فقال الله عز وجل كما في حديث الإسراء والمعراج: المضيتُ فريضتي، وخَفَّفْتُ عن عبادي، وأجزى الحسنة

عشرًا الله وفي رواية أنس عن أبي ذر فقال: فهي خمس وهي خمسون ا(٢) أي: خمس في العمل، وخمسون في الميزان. خمس صلوات في اليوم والليلة تعادل خمسين صلاة في

الميزان؛ لأن الحسنة بعشر أمثالها، فالصلاة الواحدة عن

عشر صلوات، فالإسراء ذُكر أول سورة سبحان، سورة بني إسرائيل، والمعراج ذكر أول سورة النجم. ﴿ وَلَقَدَّ رَمَّاهُ نَرْلَةً

لَّمْرَىٰ ﴾ عندَ سِدْرُوْ ٱلْمُنتَقِينَ ﴾ عندَهَا جَنَّهُ ٱلْأَوْقِيُّ ﴾ إذْ يَعْشَى السِّدْرُةُ مَا يَقْشَوْنِ ﴾ مَا زَارَةَ ٱلْمُسَرُّرُ وَمَا طَلَقِ ﴾ لَقَدْ زَلُونِ مِنْ مَالِتِكَ أَنْهِ ٱلْكُلْدُكَةِ ﴾

[النجم: ١٣-١٨] هذا في المعراج. ثم إنه نزل من السماء إلى بيت المقدس، ثم إنه رجع إلى مكة في لبلته، فلما أصبح وأخبر الناس بذلك، المؤمنون زاد

إيمانهم، وأما الكفار فزاد شرهم، وفرحوا بهذا وراحوا يشهرون به، كيف يزعم صاحبكم أنه ذهب إلى بيت المقدس، (١) أخرجه البخاري (٣٢٠٧) و(٣٨٨٧) من حديث مالك بن صعصعة

وهو حديث طويل فيه قصة المعراج. (٢) أخرجه البخاري (٣٤٩) من حديث أنس عن أمر ذر رضي الله عنهما. ورجع منه في ليلة واحدة، ونمن نضرب أكباد الإبل إليها شهرًا ذهابًا، وشهرا إيابًا، يقيسون قدرة الخالق بقدرة المخلوق، فكان الإسراء والمعراج امتحانًا من الله عز وجل للناس. المشركون زاد تندرهم وشرهم وتنقصهم للرسول فلاء والمؤخذ زاد إلمائية.

ظهداً لما قال المشركون لأي يكر الصديق رضي الله 
حد انظر إلى ساحيك مالا قال 5 قال : وباذا قال 18 قالورا 
بزم أنه قدب به إلى يست المقدمي تركيح به إلى السماء 
ران جام لي لية واحدة قال أبو يكر الصديقين : إن كان قاله 
يو كما قال القدمية ، قالوا : يكو للل 18 قال : قال المدهقة 
ين ما هو العظم من ذلك ، أنا أصدقة في غير السمة يؤلل الله . للله . قال المدهقة . يقول على المدهقة . يقول السمة يؤلل على المدهقة . يقول السمة يؤلل المدهقة . يقول السمة يؤلل المدهقة . يقول السمة . يقول المدهقة . يؤلل المدهقة . يؤلل

وهذا بقدرة الله عز وجل لا بقدرة الرسول 義 إنما هو بقدرة الله عز وجل، وهذا من معجزات هذا الرسول 癱 ومن كرامته عند ربه عز وجل.

 <sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في «المستدرك» ٢/ ١٥ (٤٤٠٧) من حديث عائشة رضي الله عنها.

رلا بد من الاحتفادات بأنه نقط آسري وضرح بروحه وجسمه مكا يقتلا لا متانا، لأن يعفى الناس يقولون: آسري ورجمه ولما المجلسة طلق بريح مكك وإنسا آسري وضرح سلاحة والسلاح ومنظ في الراقب وزود وجسمه بقفة لا متانا إذ لو كان بروحه فقط أو كان متانا فما القرق بيه ويسر الرواية والله على وطرق في الاستخداد المتركزية ويشتريه.

قالعيد يطلق على الروح والبدن جيماً لا يطلق على الروح وضعاً أنها عبد، لا يطلق على البدن وحف أنه عبد، لا يطلق إلا على مجموع الروح والبدن، لم يقل -سجان الذي لمرى بروح عبد، بل قال: أسرى بمجده والهيد هو مجموع الروح والبدن، والله جل وعلا لا يعجزه شيء وهو القادر على كل شيء.

قال رحمه الله: وفرضت عليه الصلوات الخمس وصلى في مكة ثلاث سنين.

وكان يصليها ركعتين ركعتين فلما هاجر النبي ﷺ أتمت الرباعية إلى أربع إلا الفجر فإنها تطول فيها القراءة. فبقيت ركعتين كما هي، وإلا المغرب فإنه ثلاث من أول ما فرضت لأنها وتر النهار، أما الظهر والعصر والعشاء وكانت في مكة ركعتين ركعتين فلما هاجر النبي على أتمت أربع ركعات.

ملسلة شوح الوسائل

كما في الحديث: «أول ما فرضت الصلاة ركعتين فلما هاجر النبي على أتمت صلاة الحضر وبقبت صلاة السفر ١٥٠١ هذا بإجماع أهل العلم، أن الصلاة فرضت بمكة، وأن النبي ﷺ صلاها بمكة، لكن اختلفوا هل هي فرضت قبل الهجرة شلاث سندر؟

هذا هو الراجع، كما ذكر الشيخ هنا، وقيل: قبل الهجرة بخمس سنين، وقيل: قبل الهجرة بسنة واحدة، وقيل: يسنة ونصف، لكن الراجع هو ما ذكره الشبخ أنها قبل الهجرة بثلاث سنين، وهل فرض مع الصلاة شيء آخر من أركان الإسلام؟ هذا محل خلاف بين العلماء، منهم من يري أن الزكاة فرضت أيضًا بمكة وإنما بينت أنصبتها ومقاديرها وأهل الزكاة في المدينة، أما أصل فرضيتها فهو في مكة.

(١) أخرجه المخاري (٣٥٠)، ومسلم (٦٨٥) من حديث عائشة رضي الله

#### الهجرة إلى المدينة

## ويعدُّها أُمِرَ بالهجرةِ إلى المَدينَةِ . [٦٢]

والدليل قوله تعالى: ﴿ وَمَاثُوا خَلَمُهُ يَوْدَ حَصَادِيَّ ﴾ [الأنعام: ١٤١]. والمراد بحقه هنا الزكاة، والسورة مكية وي وكذك في قوله: ﴿ وَالْفِيكَ إِنْهُ أَمْهُمْ مُثَنِّ مُثَالِمٌ مُنْ تَعْلُمُ مَنْ يُعْتَلِمُ اللَّهِ عَلَيْهِ

وَالْمَعْرُومِ﴾ [المعارج: ٢٥-٢٥]. أيضًا هذه السورة مكية، والعراد بالحق المعلوم: الاكاة، فقاض أصلها في مكة، لكن سنت تفاصلها بالمدينة

الزكاة، ففرض أصلها في مكة، لكن بينت تفاصيلها بالمدينة هذا قول.

والقول الثاني: وهو الذي يظهر من كلام الشيخ هنا أن الزكاة إنما فرضت في المدينة، ولم يفرض في مكة غير الركان الأول وهو التوحيد، والركن الثاني، وهو الصلاة،

هذا ظاهر كلام الشيخ . [۲۲] قوله رحمه الله: و يعدها أمر بالهجرة إلى المغينة: لما الشند أذى قريش وزاد شرمم باللهد هن سيل الله ومضاياة المسلمين ، و تعذيب من ليس له جماعة تحميه من مستضعفي المسلمين ، أذن الله سبحاته وتعالى للمسلمين باللهجرة الله . المسلمين ، أذن الله سبحاته وتعالى للمسلمين باللهجرة عدد . وكان نصرانيًا ولكنه كان عادلًا، هاجر منهم نفر كثير، فلما علمت قريش بهجرتهم إلى الحبشة، أرسلوا في طلبهم مندوبين من دهاة قريش أحدهما: عمرو بن العاص، ومعهما

علمت فريش بهجرتهم إلى الحبث، درسلوا في طلههم متدوين من دهاة قريش أخدهما: عمو بن العاص، ومعهما الهذابا للتجاشي، وقالوا: إن هؤلاء قروا منا وهم أقارينا نزيد أن يرجعو اوانهم أشرار، لا يقسدون في بلدلد. . . إلخ. وأعطره الهذابا التي معهم ليتروه، ولكنه رحمه الله

وأعطوه الهذايا التي معهم ليفروه، ولكنه رحمه الله استدعى المهاجرين وسمع منهم، وخيرهم فاختاروا البقاء في الحبشة، فرجع المندوبان خائبين وبقي من بقي في الحبشة من المهاجرين.

ثم إن الله مَنَّ على النجاشي فاسلم وَحَسُنَ إسلامه، فلما توفي صَلَّى عليه الرسولُ ﷺ هو وأصحابه صلاةً الغائب، فكان في هجرتهم إليه خير له أيضًا هذاه الله بسبهم فدخل في الاسلام.

ثم لقي النبي ﷺ نفرًا من الأنصار في منى في موسم الحج، وكان النبي ﷺ يعرض نفسه على القبائل في موسم الحج، يفسه إلى منازل العرب في منى ويدعوهم إلى الله، وصادف أن لقي أناتا من الأنصار فدعاهم إلى الله فعرض عليهم ما عنده، فقبلوا من الرسول ﷺ دعوت، ويايمو، على

الإسلام، ورجعوا إلى قومهم من موسم الحج فدعوهم إلى الله عز وجل، فوافي في الموسم الذي بعده أكثر من الموسم

الأول، جاء ناس من الأنصار وبايعوا النبي ﷺ بيعة العقبة الثانية، أي: عند جمرة العقبة، بابعوه على الإسلام، وعلى أن يناصروه إذا هاجر إليهم، وأن يحموه مما يحمون منه

أنفسهم وأولادهم. فعند ذلك، أي: بعد هذه البيعة المباركة أم النبي على

من كان في مكة من المسلمين بالهجرة إلى المدينة، وهاجر من هاجر إلى المدينة، وبقى الرسول وبعض أصحابه، ثم إن الله أذن لنبيه على بالهجرة. فلما علمت قريش بهجرة الصحابة إلى المدينة، وعلموا بالبيعة التي حصلت بينه وبين

الأنصار، خافوا أن يلحق رسول الله 艦 بأصحابه في المدينة، ويتكون له قوة، وتكون لهم منعة، ففي هذه الليلة التي أراد النبي ﷺ أن يخرج إلى الهجرة جاؤوا وحاصروا البيت، ووقفوا عند الباب معهم أسلحتهم يريدون الفتك برسول الله ﷺ، فأخبر الله نبيه ﷺ، فأمر النبي ﷺ عليًا أن ينام على فراشه حتى يراه المشركون ويظنون أنه النبي على،

فنام على رضى الله عنه على فراش رسول الله ﷺ فتغطى

والهجرة: الانتقالُ من بَلَدِ الشُّركِ إلى بَلَّدِ 14mKg. [75]

بغطاء الرسول ﷺ، فصار المشركون ينتظرون خروجه على

أنه الرسول ﷺ وخرج النبي ﷺ من بينهم وهم لا يشعرون .

أعمى الله بصائرهم عنه، وأخذ ترابًا وذُرُّه على رؤوسهم، وخرج من بينهم، وذهب إلى أبي بكر رضي الله عنه، وخرجا فذهبا إلى غار ثور، فاختفيا فيه ثلاثة أيام، وقريش تطلب من الناس العثور عليه بأي وسيلة، حيًّا أو ميثًا، فلما يتسوا من

العثور عليه بعد البحث والتنقيب، أغروا بالجوائز من يأتي به 遊 حَيًّا أو مينًا، فلما أيسوا خرج رسول الله 趣 وصاحبه من الغار، وركبوا الرواحل وذهبوا إلى المدينة.

[٦٣] الهجرة في اللغة: ترك الشيء. أما الهجرة في الشرع: فهي كما عرفها الشيخ: الانتقال

من بلد الكفر إلى بلد الإسلام، وهذه هي الهجرة الشرعية، والهجرة عمل جليل قرنه الله بالجهاد في كثير من الآيات.

لما هاجر النبي ﷺ إلى المدينة جاء المهاجرون الذين

كانوا في الحبشة إلى المدينة واجتمع المسلمون في المدينة،

والحمد لله، وتكونت للمسلمين دولة في المدينة من

المهاجرين والأنصار، ومن يسلم يأتي إليهم، عند ذلك شرع الله يقية شرائع الدين، ففرض على نبي الله الصيام والزكاة في السنة الثانية من الهجرة، وفرض علم المجع في السنة التاسعة

السنة التأثيرة من المجرة، هرض على سبح ويه المصبح والرحام مي السنة التأثيرة من الهجرة، وفرض عليه الحج في السنة التاسعة من الهجرة على الصحيح، وبذلك تكاملت أوكان الإسلام، أولها الشهادتان، وآخرها الحج إلى ببت الله الحرام.

والحاصل من هذا أن نعلم أن التوحيد هو المهمة الأولى في النحوة إلى الله عز وجل و أنه يبنا الناصية به قبل أن يبدأ بالمسلاة والسيام أو الزكاة أو الحجة لأن الني يقل في عن حسن ستين يدعو إلى التوحيد، وينهى عن الشرك، ولم يؤمر يصلاك، ولم يؤمر بزكا في لا يحج ولا بصيام، وإنما فرضت علمة ذا الخبر المتافع بعد أن تقرر التوحيد.

عليه هذه الرائض بعد ان تقرر التوجيد. فالنبي ﷺ كان إذا بحث الدهاة بامرهم أن يدعو الناس أو أ ما يدعون إلى التوجيد كما في حديث معاذ: وإنك تأتي فو أم من أهل الكتاب، فليكن أول ما تتدهوهم إليه محيفاة أن لا إله الله وأن مجمدًا رسول أنه، فإن هم أجابوا لذلك فأطعهم إن الله أنترض عليهم خدس صلوات ...، إلخ الحديث''.

الله افترض عليهم خمس صلوات . . . ، والخ الحديث (١٠) .

كلهم عليهم السلام.

الصلاة والسلام.

والهجرةُ فريضةٌ على هذه الأمَّة من بَلَد الشَّرِكِ إلى بَلَدِ الإسلام، وهي باقِيةٌ إلى أنْ تقُومَ السَّاعةُ [18]

فدل على أنه لا يؤمر بالصلاة ولا الزكاة ولا بالصيام إلا

بعد تحقيق التوحيد ووجود التوحيد، وأن من بدأ بغير التوحيد فإن دعوته فاشلة ومنهجه مخالف لمنهج الرسل

الرسل كلهم أول ما يبدؤون به التوحيد وإصلاح العقيدة، وهذا منهج مهم معرفته للسالكين؛ لأنه كثر اليوم مَنْ يعكر على هذا المنهج فيغير هذا المنهج ويختار منهجًا لنفسه من عنده ومن عند غيره من الجهلة، لا بد من الرجوع إلى منهج الرسول ﷺ، وهذه فائدة معرفة الرسول ﷺ وسيرته وجعل ذلك من الأصول الثلاثة، تعرف كيف دعا الناس، وما منهجه ﷺ في دعوتهم؟ حتى تسير عليه لأنه هو القدوة عليه

[٦٤] الهجرة قرينة الجهاد في سبيل الله، وهي فريضة باقية غير منسوخة، يجب على كل مسلم يحتاج إلى الهجرة أن يهاجر، ولا يجوز للمسلم أن يقيم في بلاد الكفر وهو لا يقدر على إظهار دينه، فيجب عليه أن يهاجر إلى بلاد

رالدُّلِيلُ وَلُ نَعَالَى: ﴿ إِنَّ أَلَيْنَ وَلَهُمُ الْلَكِحُمُّ الْلَكِحُمُّ اللَّهِنَ وَاللَّمِيلُمُّ اللَّكِحُمُّ اللَّهِمُ اللَّهِالَّ اللَّهِ اللَّمَّ اللَّهِمُ اللَّهِمُّ اللَّهِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِمُ اللَّهِمُ اللَّهِمُ اللَّهِمُ اللَّهِمُ اللَّهُمُ اللْمُعُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللِّهُمُ اللْمُعُمُ اللِّهُمُ اللِّهُمُ اللِّهُمُ اللِّهُمُ اللِّهُمُ اللِّهُمُ اللَّهُمُ اللْمُمُمُ اللِّهُمُ اللِّهُمُ اللِّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللِّهُمُ اللِّهُمُ ال

عَنْهُمْ وَكَانَ أَنَّهُ مُقُلُوا هُمُولَ ﴿ ﴿ وَمَن يَهَاجِرُ فِي سَهِيلٍ الْقَوْجَةِ
فِي الْأَرْضِ مُرْعَنا كَبُوا رَسَعُهُ مَن يَرْجُ مِنْ يَبْيَدِ، مُهَاجِلُ إِلَّ اللَّهِ
وَرَسُولِهِ فَهُ يُسْرِكُ الْوَفَ نَقَدَ وَقَعْ أَجْرُمُ عَلَى الْقُو وَكَانَ اللَّهُ غَفُولًا

\* كَامُولِهِ فَمْ يُسْرِكُ الْوَفَ فَقَدَ وَقَعْ أَجْرُمُ عَلَى الْقُو وَكَانَ اللَّهُ غَفُولًا

\* كَامُولِهِ فَمْ يَسْرِكُ الْوَفَ فَقَدَ وَقَعْ أَجْرُمُ عَلَى الْقُو وَكَانَ اللَّهُ غَفُولًا

روسويود مم يديه الموف تعد وع جروعي المواردات المار وعالم الماردات الماردا

ب رب سود (1985 - 17 تقطع الهجرة حتى تقطع الثوبة، ولا تقطع التوبة حتى تخرج الشمس من مغربها (١٠) [19] هاذات الأيانات فيهما الوعيد على من ترك الهجرة وهو المعالم الذرائية التعاديد التعادم الكرائية الإنجازة وهو

[70] هاتان الأيانان فيهما الوعيد على من ترك الهجرة وهو يقدر عليها، وأن مأواه جهنم وسامت مصيرًا، وإن كان لا يخرج من الإسلام، لكن هذه من نصوص الوعيد، وإن كان

 (۱) أخرجه أبو داود (۲۲۷۹)، وأحمد ۱۱۱/۲۸ (۱۱۹۰۱) من حديث معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما. وقوله تعالى: ﴿ يَنْهِبَادِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّ أَرْضِي وَسِعَةٌ فَإِنِّسَى فَأَشِدُونِ﴾ [العنجوت: ٥٦].

قال البغويُّ رحِمَهُ الله: سبَّبُ نُزُولِ هذه الآية في

رتم الهجرة نقد ترق واجاء ركان هاسياء ولكن الميخرج من الإسلام بين معدد المدار الذي يستط وحوب الهجرة قال الله بالأباة التي يصعدا المدار الذي يستط وحوب الهجرة قال الإمارات في المستشخصين من الكوان والتائة والقائدة الميان المستخدمة المستخدمة المستخدمة المستخدمة المستخدمة المستخدمة للا المستخدمة المستخدمة للا المستخدمة المستخدمة للا المستخدمة المستخدمة المستخدمة للا المستخدمة المستخدمة للا الم

ا**لأول**: لا يستطيعون حيلة .

عذر له.

الشاني: ولا يهشدون سبيلا، حتى لو كنان عندهم إمكانيات مادية، ولكنهم لا يعرفون الطريق الذي يسلكونه، من يدلهم هذا هو العذر الصحيح.

من يدلهم هذا هو العذر الصحيح . أما الإنسان الذي عنده إمكانيات ويعرف الطريق فهذا لا المسلمينَ الذينَ بمكَّةَ ولم يُهاجِرُوا، ناداهُمُ اللهُ باسمِ الايمان. [17]

[73] هذه الآية من سورة العنكبوت، وفيها الأمر بالهجرة وأن أرض الله واسعة، إذا كنت في بلد لا تسكن من إظهار وبيك قيها، فيناك أرض الله واسعة، انتقل سنها، لا تبقق في هذه البقدة السيخة بل اخرج منها إلى أرض الله الواسعة، قد وسع الله الأرض سيميان ونشال، والدليل على الهجرة من

السنة قوله ﷺ: ﴿لا تنقطع الهجرة حتى تنقطع التوبة، ولا

تقطع التربة حتى تعلق الشمس من مذيها  $^{10}$  ظاهر هذا المعنية  $^{10}$  طاهر هذا المعنية أن المؤرخ أن المهنية ومن المنافق أن الهيئم والمنافق أن الهيئم والمنافق أن الهيئم والمنافق أن المهنى المنافق أن المهنى المنافق أن المهنى المنافق أن المهنى من علي المنافق المهنى من عليه المنافق المهنى من عليه للمنسى من عليه لكن أمل الملحوب أن المرافق من عليه المنافق أن المرافق عن عمليه المنافق المنافق أن المرافق عن عمريها كن أمل الملحوب أن المرافق عن عمريها كن المنافق المنافق عن عمريها كن المرافق عن عمريها كن عمرية كن عمرية

<sup>(</sup>۲) أغرجه البخاري (۲۷۸۳)، ومسلم (۱۳۵۳) (۸۵) قبل الحديث (۱۸۲۶) (۸۱) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما، وأخرجه مسلم (۱۸۲۵) من حديث عائشة رضي الله عنها.

### الاستقرار في المدينة ونزول باقي الشرائع وإكمال الدين

# وإكمال الدين

فلمًا استقرَّ بالمدينة أُمِرَ ببقيَّة شرائع الإسلام، مثل الزَّكاة والصَّومِ والحجُّ والجهاد، والأذان، والأمرِ

بالمعروب والنّهي من المُتكرة وهبر ذلك من تُمراتغ الإسلام. اتّقد على هذا عشر سين، ويعمدا تُوقي مساول أنه وسيلائه عليه، ولا تُترا إلا حلّهما عنه، خير إلا ذل الاثاقة عليه، ولا تُترا إلا حلّهما عنه، العالم الله ين الله عليه الترجيع ما الميثم الله ويرضائه، والشَّر اللهي خَلَّرت منا الشُّولُ وجمع ما يجرعُه أنه أويانا، ينته الشُّولُ وجمع عالقًا، والعرضا

يُكرِهُ أَللهُ وبِأَبَاؤًهُ بَعْتُهُ اللهُ إلى الناسي كافقه وافترض الله طاعته على جَميع الثُقلين الجِنَّ والإنس. لا هجرة بعد الفتح، أي: من مكة، لأنها صارت بالفتح دار. الدحمة عند الفتح، أي: من مكة، لأنها صارت بالفتح دار.

لا هجرة بعد الفتح، اي من متك لانها صارت بالفتح دار إسلام، يطنون أن الهجرة باقية من مكة بعد الفتح، فيريدون تحصيل ثراب الهجرة، وأما الهجرة من يلاد الكفر فهي ياقية إلى أن تقوم الساعة، والدليل الأيات السابقة والمعديث النبري السابق، هذا هو الجراب على هذا الإشكال. والذَّلِيلُ قولُه تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّى رَسُولُ

أللَّهِ إِلَّتِكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨]. [١٧]

وأكمَلَ اللهُ به الدِّينَ.

والدُّليلُ فولُه تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وِينَّكُمْ

وَأَنْمَتُ عَلِيَّكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِيناً ﴾ [المائدة: 73. [47]

[٦٧] هذا كما سبق بيانه أن الشريعة نزلت بالتدريج حتى تكاملت \_ ولله الحمد \_ قبل وفاة النبي عليه وأنزل الله عليه :

﴿ النَّوْمُ الْكُنْكُ لَكُمْ وِينَكُمْ وَأَنْشُتُ عَلِيْكُمْ بِمُنْتِى وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينًا ﴾ ويعد نزول هذه الآية بمدة يسيرة توفي النبي ﷺ ودينه باق إلى أن تقوم الساعة.

[٦٨] فلم يتوف ﷺ إلا بعد أن أكمل الله به الدين، وأثم به النعمة، وأنزل عليه قوله تعالى: ﴿ اَلَيْوَمَ ٱكْمُلْتُكُ لَكُمْ وَسُكُمْ وَأَقْتُتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ وِبَأَ ﴾ [المائدة: ٣]. نزلت هذه الآية على رسول الله ﷺ وهو واقف في عرفة في حجة الوداع من يوم الجمعة، وعاش بعدها ﷺ مدة يسيرة وانتقل إلى الرفيق الأعلى، وترك أمته على المَحَجَّة البيضاء ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك.

وفي هذه الآية شهادة من الله سبحانه وتعالى على كمال

هذا الدين، وشموله لمصالح العباد، وحل قضاياهم

ومشاكلهم إلى تقوم الساعة، وهو صالح لكل زمان ومكان لا

يحتاجون بعده إلى شريعة أخرى، أو إلى كتاب ينزل أو إلى

وسول سعث بعد الرسول الله فما من قضية تجد وما تازلة

تنزل إلى يوم القيامة إلا وفي شريعة محمد ﷺ حلها والحكم فيها، ولكن الشأن فيمن يحسن الاستنباط والاستدلال في الأحكام والقضايا، فإذا توفر أهل العلم وأهل الاجتهاد الذين تتوفر فيهم شروط الاجتهاد فإن هذه الشريعة كاملة وفيها حل المشاكل كلها، وإنما يحصل النقص من ناحيتنا نحن، من ناحية قصور العلم وعدم إدراك ما أنزل الله سيحانه وتعالى، أو من ناحية الهوى بأن يكون هناك هوى يصرف عن الحق، وإلا فهذا الدين صالح وشامل وكامل قد أغنى الله به الأمة الإسلامية إلى أن تقوم الساعة إذا ما عملت به حق العمل،

قال تعالى: ﴿ قَانَ لَنَوْتَمَنَّمْ فِي فَقِي هُودُوهُ إِلَى أَقَّهِ وَٱلأَسُولِ ﴾ (النساء: ٥٩) الرد إلى الله هو الرد إلى كتاب الله، والرد إلى الرسول بعد وفاته هو الرد إلى سُنته، قال تعالى: ﴿ وَمَا

ورجعت إليه في أمورها.

أَخْتَلَقَتْمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَخُكُمُهُۥ إِلَى أَللَّوا ﴾ [الشورى: ١٠] فهذه الآية فيها رد على الذين يرمون الشريعة الإسلامية بالقصور أو النقص من الملاحدة والزنادقة أو أنصاف المتعلمين الذبين

قصرت أفهامهم عن إدراك أسرار هذه الشريعة، فنسبوا القصور

إلى الشريعة، ولم يعلموا أن القصور من عندهم هم، ففيها رد على من اتهم الشريعة بالنقص، وأنها لم تتناول حاجات العباد ومصالح العباد إلى أن تقوم الساعة، أو قال: إنها

مخصوصة بالزمان الأول، لأن كثيرًا من الجهال إذا قيل لهم: هذا الحكم الشرعي قالوا: هذا زمان الرسول والزمان الأول، أما الآن تغدت الأحوال وتبدلت الأمور، والأحكام

الشرعية هذه لأناس مضوا ولمشاكل انتهت، يقولون هذا، وهذا كفر بالله عزَّ وجلَّ وتكذيب لقوله تعالى: ﴿ ٱلْيُوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ أكمل الله الدين لهذه الأمة إلى أن تقوم الساعة

لكل زمان ولكل مكان ولكل جيل من الناس، وفيها رد أيضًا على المبتدعة الذين يحدثون عبادة من عند أنفسهم وينسبوها إلى الدين، وليس لها دليل من كتاب الله وسُنة رسوله ﷺ.

وإنما ابتدعوها باستحسانهم أو بتقليدهم لمن يحسنون به

الظن من المخرفين وأصحاب المطامع والشهوات، فيحدثون

يدعة وكل يدعة ضلالة <sup>(10)</sup>. بالتي يدعد عبادات ليس لها دايل من كتاب الله ولا من سنة رسول الله فإنه سهم لهذا الدين بعدم التعام ، وهو يريد ان يكمل الدين من عند، ولا يعزف يتكسيل الله له، فعا أم يكن ديناً في عهد اللهي على فإنه لا يكون من بعده ديناً أبدًا، فهذا رو على مند الطوائف، أطاقة التي تقول: إن الإسلام إلى يليس لكري زارت أو اللين يشعون اللجع المسحدات التي

ليس لها دليل من كتاب الله وشنة رسوله وينسبونها إلى الدين ففي هذه الأية رقاطيهم لأن الدين أكمله الله سبحانه وتعالى. فلا مجال لذريادة فيه، ولا اللقصان، ولا مجال التشخيط، والتليس بأنه لا يصلح لأهل الزمان الستأخر: ﴿ وَالْكُوْمُ الْكُلْفُونُ لِكُمْ يَرْتُكُومُ هَذَا كُلامٍ اللهُ مِجانة، وتعالى ومو أصدق القائلون

<sup>(</sup>۱) سلف تخریجه ص۲۵. (۲) سلف تخریجه ص۱۸۵.

وقال تعالى: ﴿ وَأَنْمَنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتَى وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْاِسْلَةَ مِينًا ﴾ هذا آخر ما نزل على النبي على وهو شهادة من رب العالمين

لهذا الدين بالكمال والشمولية والصلاحية لكل زمان ومكان. فقوله تعالى خطاب لهذه الأمة من أولها إلى آخرها ولس

خطابًا للجيل الأول فقط إنما هو خطاب لكل الأمة إلى أن

تقوم الساعة. أما الاجماع: فقد أجمعت الأمة على و فاته على لم يخالف

في هذا إلا المخرفون الذين يقولون: إن الرسول ما مات، وينفون الموت عن الرسول 遊، هذا كلام ساقط كلام مردود واضح ، يرده الحس والواقع ، فإن الرسول ﷺ توفي بين أصحابه وغسل وكفن وصلى عليه ودفن عليه الصلاة والسلام

هل هذه الأعمال تعمل مع إنسان حي؟! عومل ﷺ معاملة الأموات غسل وكفن وصلى عليه ثم دفن على فيره. هذه سُنة الله عن وجل في خلقه، ثم أبن الرسل الذين من قبله؟ شُنته سُنة الرسل الذين من قبله وقد ماتوا وهو واحد منهم يموت، هذا بإجماع أهل السنة والجماعة ولم يخالف

في هذا إلا المخرفون الذين يتعلقون على الرسول ﷺ ويستغيثون به من دون الله ويقولون: هو حي.

وَإِنُّهُم تَهِنُّونَ ﴾ ثُمُّ إِنَّكُمْ بَنْعَ ٱلْفِينَمَةِ عِندَ رَبِّيكُمْ تَخْنُصِونَ ﴾ [الزمر: ٢٠-٢١]. [19]

[٦٩] النبي صلى الله إلى الله به الدين وأتم به النعمة توفاه إليه كما هي سُنة الله سبحانه وتعالى في خلقه: ﴿ كُلُّ نَفْسِ قَآلِقَةُ

لَكُوْتُ ﴾ [آل عمران: ١٨٥] والأنبياء والرسل داخلون في هذا العموم: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَآيِفَةُ ٱلْتُؤْتُّ ﴾ فالنبي على قد توفي وانتقل من هذه الدنيا إلى ربه عز وجل، وهذا ثابت بالنص والإجماع والقياس، أما النص ففي قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِلَّهُمْ تَبْتُونَ﴾ هذا إخبار من الله لرسوله ﷺ أنه سوف يموت، إنك مَيِّتٌ، أي: تموت فيقال للذي يموت: هذا ميت، وأما الذي توفى بالفعل يقال له: مَيْتٌ بالتخفيف لقوله تعالى: ﴿ أَوْ مَن كَانَّ مَيْـنَا فَأَحْيَيْنَكُ ﴾ [الأنعام: ١٢٢] المئِت هو الذي فارقت روحه جمده أما المَيْت فهو الذي سيموت في المستقبل.

والدَّليلُ على مَوتِهِ ﷺ قولُه تعالى: ﴿ إِنَّكَ مَيْتُ

## خاتمة

الإيمان بالبعث والنَّاسُ إذا ماتُوا يُبعَثونَ، والدَّليارُ قولُه: ﴿ هِيتَهَا

خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَوِيْهَا أَغْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ﴾ [ط: ٥٠].

[v·]

(۱۷) انتظار إلى أصل آخر رود الإيمان بالبحث أي : أنه المسلم المسل

وقولُه تعالى: ﴿ وَاللَّهُ أَنْبَتُكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ نَبَانًا ﴿ ثُمُّ يُمِيدُكُونِهَا وَتَخْرِجُكُمْ إِخْرَابُهُ﴾ [نوح: ١٧-٨١]. [٧١]

بعيداد فرفيها وتخريبكم إخراجه (نن : ١٧-١١٥ ـ ٧١١). حق لا ربب فيه، ومن أنكر، فهو كافر بالله عز وجل، والإيمان

حن لاريب فيه , ومن الكرة فيو كالر بالغة مزوجل والإيمان بالبعث هو أحد الأركان السنة للإيمان التي قال فيها الني وتزمن بالقدر خيره وشره (\*\* كمن لم يؤمن بالبعث والبوم والأمر فإن يكون كاترا بالله مز وجل ولو شهبه بأن لا إلك إلا الله وأن محمداً رسول الله ، ولا رسل وصام وحج وزكى بدأ الملهانات، الإذا الكرة السنة أرشك في الان يكون كافرة ا

بالله عز وجل. وأدلة البحث كثيرة منها قوله تعالى: ﴿ هِينَهَا مُلَقَنَّكُمْ ﴾ إدارت ١٥٥ حد اللاض حديدا لجان أدر عالم السلام أما

وروده البعد من وهو يضا وهم من وهيها مصفحها المناده المناده المسلم المناده في المقرور في المنادر في القبور في المنادر في القبور في المنادر في ا

السلام، ﴿ ثُمُّ يُمِيدُكُو فِهَا ﴾ أي: بالموت والقبور ﴿ وَيُحْرِجُكُمْ

<sup>(</sup>۱) سلف تخریجه ص ۱۹۱.

اخْرَاجًا ﴾ هذا هو البعث، بخرجون من القبور ويسرون إلى لمحشر، قال تعالى: ﴿ قَالَ فِيهَا غَيُّونَ وَفِيهَــَا تَمُوثُونَ وَيُمَّهَا غُرَّجُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٥] أي: تحيون على ظهرها، وفيها

تموتون، ومنها تخرجون للبعث يوم القيامة.

هذه أدلة من القرآن على البعث، أيضًا يوجد دلها. من القرآن نفسه وهو أن الذي قدر على البداءة قادر على

الإعادة من باب أولى، قال تعالى: ﴿ وَهُمُ الَّذِي سُدَّةُ ٱللَّهُ لَذَ نُقَدَّ بُعِيدُهُ وَهُوَ أَهُوَ رُبُ عَلَيْهُ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَ فِي ٱلنَّيْوَاتِ وَٱلْأَرْضُ وَهُوَ أَلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيدُ ﴾ [الروم: ٢٧] الذي قدر على إيجاد الناس من عدم قادر على إعادتهم بعد الموت من باب أولى، هذا دليل

سمعى عقلى. ومن الأدلة على البعث ما يحصل للأرض من الحياة

بالنبات، أنت ترى الأرض ميتة ليس فيها نبات جرداء ثم إن الله سبحانه وتعالى ينزل عليها المطر، ثم ينبت النبات الذي كان هشيمًا ميتًا، كذلك الأجسام في الأرض كانت مخزنة في الأرض فنزل الله عليها مطرًا ثم تنبت الأجسام وتتكامل ثم نتفخ فيها الأرواح، فأنتم ترون الأرض كيف تكون قاحلة ثم تحيا بما نبت فيها، الله جل وعلا هو الذي يحيى الأرض بعد

م تها: ﴿ وَمِنْ مَاكِنتِهِ أَنَّكَ تَرَى ٱلأَرْضَ خَنِيْمَةً قَاذَاۤ أَذَلْنَا عَلَيْمًا ٱلْمَآةَ اَهُنَزَتْ وَرَبَتُ إِنَّ ٱلَّذِينَ أَعْيَاهَا لَمُحِّي ٱلْمَوْقَةُ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (نصلت: ٣٩) فالذي قدر على إحباء الأرض بعد موتها قادر على إحياء الأجسام بعد موتها لأن الكل أحياء بعد الموت. ومن الأدلة على البعث أنه لو لم يكن هناك بعث للزم أن يكون خلق الناس عبثًا حيث إنهم يعيشون منهم المطيع المتقى المؤمن بالله ورسله، ومنهم الكافر الملحد والزنديق والجيار والمتكم والعاصي، كلهم يعيشون ثم يموتون، دون أن ينال هذا المؤمن شيئًا من جزاته أو ينال هذا الكافر وهذا الذنديق وهذا الملحد وهذا الطاغية المتجبر على الناس دون أن بنال حزاءه. فهل يليق بالله أن يترك الناس هكذا دون أن يجازي أهل الإيمان بإيمانهم، وأهل الإحسان بإحسانهم، وأهل الإجرام والكفر بإجرامهم وكفرهم؟ هذا لا يليق بحكمة الله سبحانه وتعالى، ولهذا قال: ﴿ وَيَقِّهِ مَا فِي ٱلسَّنَوَاتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ لِيَجْرِينَ الَّذِينَ أَمْتُوا بِمَا عَلِمُوا وَيَجْرِينَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْمُسْتَقِ ﴾ [النجم: ٣١] هذا لا يكون إلا في يوم القيامة، وكذلك في قوله

سيحانه: ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ آجُمُّوا السَّيْعَاتِ أَن مُّعْمَلَهُمْ كَالَّذِينَ

### مَا مَنُوا وَعَيِلُوا ٱلطَّنلِحَنتِ سَوَّاء تَعْيَنَهُ وَوَمَعَاتُهُمُّ سَاَّةٌ مَا يَعَكُّ [Y1:25-10]

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ أَمْ غَبْشُرُ ٱلَّذِينَ مَاسَنُهُمْ وَتَكُمُلُمُ اللَّهُ مُسَمُّهُمْ وَتَكَمُّلُمُ

الصَّيْلِ عَن كَالْمُنْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَرْ غَمْلُ النُّشَّقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴾ [مرّ: ٢٨] وقال سيحانه وتعالى: ﴿ أَفَحَيْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَسَنًا

وَأَذْكُمُ إِلَيْنَا لَا تُرْبَعَثُونَ ﴾ [المومنون: ١١٥] وقال تعالى:

﴿ الْعَبْثُ ٱلْاِنْ أَنْ اللَّهُ عَنْ ١٠ أَلَّا لَكُ لَكُمْ مَن مُن يُعْمَدُ ١٠ أَوْ كُلْ عَلْمُهُ ﴿ فَمُلَقَ مُسَوِّينِ ﴾ فِحَمَلَ مِنْهُ الزَّوْمَيْنِ الذَّكَّرُ وَالأَمْنَةِ ﴾ أَأَيْسَ ذَلِكَ يَقْدِدٍ عَلَى أَن عُتِينَ ٱلْمُؤَدِّي ﴾ [النبامة: ٣٦-٤٠] ورد على الكافر الذي قال:

مَن يُعْي ٱلْعِظَائِمَ وَهِيَ رَمِيدٌ ﴾ بقوله: ﴿ قُلْ يُحْمِمَا ٱلَّذِي ٱلْسَلَّمَا أَوْلَ مَنْزَةٌ وَهُوَ بِكُلْ خَلْقَ عَلِيدٌ ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلشَّجَرِ الْأَخْضَر نَازًا فَإِنَّا أَنتُم مِنْهُ تُوفِقُدُونَ ﴾ [بس: ٧٨-٨١] الذي قدر على إخراج النار المحرقة من الشجر الأخضر الوطب الذي

قدر على هذا ألا يقدر على إحياء الأموات. ومن أدلة البعث الاستدلال بخلق السماوات والأرض فالذى خلق هذه المخلوقات الهائلة العظيمة الكبيرة قادر على أن بعبد الانسان، لأن القادر على الشيء العظيم يقدر على ما دونه من باب أولى.

#### الحساب والميزان

وبعد البعث مُحاسَبونَ ومُجزَونَ باعمالِهِمْ. والذّليلُ قولُه تعالى: ﴿ وَلَهُ مَا فِي اَلتّنكَوْنِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ لِيَعْرِى اللَّذِينَ أَسُمُوا بِنَا عَبْلُوا وَيَعْرِى اللَّذِينَ أَحْسَنُوا بِاللَّمْتِينَ ﴾ (النجر: ۲۷۱. [۷۷]

قال نعالى: ﴿ أُوَلِيْنَ الْذِي عَلَىٰ الشَّكِيْرَتِ وَالْأَرْضَ بِقَدِيهِ عَلَىٰ أَنْ يَقْلَقَ مِنْلَقِهُمْ فِلَنَ وَقَوْ الْفَلِيْنُ الْسَلِيمُ ﴾ [بن: ٨١]. وقال نعالى: ﴿ لَمَنْلُومُ الشَّكِونِ وَالْأَرْضِ أَصَيْرُ مِنْ عَلَى الشَّامِينَ وَلَكِنَّ أَصَنِّمُ الشَّامِينَ لَا يُعْمَلُونَ ﴾ [عام: ٥٧].

فهذه أدلة البعث التي تثبت أن الله سبحانه وتعالى يبعث

من في القبور، وأنه يجازي كل عامل بعمله إن خيرًا فخير وإن شرّاً فقر، فلكِتم الكافر وليفسق الفاسق والرائدين والملحد فإن أمامه البحث والنشور والجزاء والحساب، أما المساومن المنتقي الذي يعرف الله ويقرب إلى الله فإن عمله لن يسمى، فإن هناك مو مثال بونه الله فيه عمله ويضاعف له أجره ويعطيه ماله يقع في ظاء وحسياته.

(٧٢) من أعمال يوم القيامة، الحساب والميزان، الحساب بمعنى مناقشة أهل المعاصي.



# فالمسلمون على أقسام يوم القيامة:

القسم الأول منهم: من لا يحاسب ويدخل الجنة بلا حساب ولا عذاب، كما في حديث السبعين ألفاً الذين يدخلون الجنة بلاحساب ولا عذاب (''.

يدخلون الجنة بلا حساب ولا عقاب "".

القسم الثاني من الناس: من يحاسب حسابًا يسيرًا وهو
الم ضد قطل لا يحاسب حساب مناقشة وانما بحاسب

العرض فقط، لا يحاسب حساب منافشة وإنما يحاسب حساب عرض فقط، وهذا إيضًا من السعداء، قال تعالى: ﴿ قَالَا مَنْ أُولَ كِنْتُمْ يَسِيقِدْ ﴾ شَرَقَ يُعاسَبُ حِسَابًا بَسِيرًا ﴾ رَمَنْتُهُ إِنْ أَنْفِلْ سَنْرُولُ﴾ [الانتقاق:٧-٩].

سِب إِن مَوِي مَسرون؟ ورد سعان . ٢٠٠٧. القسم الثالث: من يحاسب حساب مناقشة وهذا تحت

الخطر لقوله ﷺ: "من نوقش الحساب عذب".

أما الكفار فقد اختلف العلماء فيهم هل يحاسبون أو لا يحاسبون، فمن العلماء من يقول: إن الكفار لا يحاسبون، لأنهم ليس لهم حسنات وإنما يذهب بهم إلى النار لأنهم ليس

(۱) أخرجه البخاري (۵۷۰۵) ومسلم (۲۱۸) من حديث عمران بن

حصين رضي الله عنه . حصين رضي الله عنه . (٣) أخرجه البخاري (١٠٣) ومسلم (٢٨٧١) من حديث عائشة رضى الله ومَن كَذَّبَ بالبعثِ كَفَرَ، والدَّليلُ قولُه تعالى: ﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كُفَرُوا أَنَ لَنَ يُبَعَثُواْ قُلْ بَلَى وَرَقِ لَتُبَكِّنُ أَمُّ لَكُبْرَوْنَ بِمَا عَبِلْتُمُّ

وَذَلِكَ عَلَى أَلْمُهِ يَسِرُ ﴾ [التغان: ٧]. [٧٧]

لهم حسنات، ومن العلماء من يقول: إنهم يحاسبون حساب

الحسنات في كفة والسيئات في كفة، قال تعالى: ﴿ فَمَن تُقُلُّتُ مَوْرِيثُمُ وَأَوْلَتِكُ هُمُ ٱلْمُنْلِحُونَ ﴿ وَمَنْ عَلَقَ مَوْرِيثُمُ وَأَوْلَتِيكَ الَّذِينَ خَيِرُوٓا أَنفُسَهُم ﴾ [المومنون: ١٠٢-١٠٣] فإذا ثقلت السيئات خسر الإنسان وإذا ثقلت الحسنات ربح الإنسان. هذا الميزان ميزان الأعمال، كذلك من أوتي كتابه بيمينه فحسابه يسير، ومن أوتي كتابه بشماله فحسابه عسير، وسيري الأهوال والأخطار جسيمة، ومن خطر إلى خطر في مواقف القيامة والحساب والحشر، هذه أمور هائلة لو فكرنا فيها. [٧٣] قوله: من كذب بالبعث كفر؛ لأنه جحد ركنًا مز. أركان الإيمان، ولأنه مكذب لله ولرسله ولكتبه، لأن الله جل وعلا أخبر عن البعث، والرسل أخبرت عن البعث، والكتب أخبرت عن البعث، فمن أنكره فهو كافر والدليل قوله تعالى:

تقرير، أي: بأعمالهم وكفرهم وإلحادهم، ثم يذهب بهم إلى النار. والميزان: معناه الآلة التي توزن بها أعمال العباد توضع

أن يقسم به على البعث، قال: ﴿ قُلْ لَكُ رَبُولُ ﴾ هذا قسم، ﴿ لِتُنْفِئُ مُ لَنُتُونُ بِمَا عَلِمَهُ ﴾ هذه الآية إحدى الآيات الثلاث التي أمر الله نبيه فيها أن يقسم على البعث.

الآية الأولى: في سورة يونس: ﴿ ﴿ وَيَسْتَنْكُونَكَ آخَقُ هُوُّ قُلْ إِي وَرَبِّ إِنْكُرُلَكُ فَيْ وَمَا أَشْدَ بِمُعْجِزِينَ ﴾ ايونس: ٥٣].

الثانية في سورة سبا: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كُفُرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلُ

#### الإيمان بالرسل

وأرسَلَ اللهُ جَمعِ الرُّسُلِ مبشَّرِينَ ومُنفِرِينَ، والذَّلِلُ قولُه تعالى: ﴿ رُسُلا مُنَشِرِينَ وَمُنفِرِينَ لِثَلَا عُنْ النَّذِي مَا اللهِ لَمُنْ النَّهِ مُنْ اللهِ اللهِ

يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِّ وَكَانَ اللهُ عَهِيزًا حَكَمُنا﴾ [النساء: ١٦٥]. [٧٤]

وَلَا إِنَّ الْأَرْضِ وَلَا أَشْكَنُرُ مِنْ فَائِكَ وَلَا أَخَيْرٌ إِلَّا فِي كِنْتُو الْبِينِ \* لِيَجْرِى الْلِينَ مَاشَوْا وَعَبِلُوا السَّنَيِكُمْ الْوَلَيْكِ لَكُمْ تَقْفِرُوْ وَيْقِكُ كَلِينَةً ﴾ [سا: ٣-٤] فالله أمر نبيه أن يقسم به على البعث وعلى قيام الساعة .

الآية الثانية : هي التي معنا من سورة النفاين: ﴿ فَمُمَّالُهُمَّا لَكُونَا كُنْرُيّا أَنْ لَيْنِيْكُمْ فَا لَقُونَا لِنَسْفَةً فَيْنَاقِ لِمَا عَمِّلَمٌ فِلِعَاقَ فَى اللّهِ يَبِيرٌ ﴾ [النفاين: ٧]. فالمحكمة من البعث هي جزاء العباد على أعمالهم، وقوله تعالى: لتنين، أي: لتخبرن بإعمالكم وتجازون بها.

[24] الإيمان بالرسل هو أحد أركان الإيمان الستة قال 總: «الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله"(١).

<sup>(</sup>۱) سلف تخریجه ص ۱۹۱.

وأولهم نوحٌ عليه السَّلامُ، وآخرهُمُ مُحمَّدٌ ﷺ، والدَّليلُ على أنَّ أوَّلهم نوحٌ عليه السَّلامُ قولُه تعالى:

فالإيمان بالرسل هو أحد أركان الإيمان، فلا بد من

الإيمان بالرسل جميعهم من أولهم إلى آخرهم، فمن جحد رسولاً واحدًا منهم فهو كافر بالجميع كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ. وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ. وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَنَحَفُرُ بِبَعْضِ وَبُرِيدُونَ أَن يَتَّمِيدُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ أَوْلَتِكَ هُمُ الْكَثِيرُونَ حَقّاً وَأَعْتَدُنَا لِلْكُونِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴾ [الساء: ١٥٠-١٥١] فلا بد من الإيمان بجميع الرسل من أولهم إلى آخرهم، من سمى الله منهم في كتابه ومن لم يسم، فإن الرسل كثيرون، ولهذا جاء في

الحديث: أن عددهم «مئة ألف وأربعة وعشرون ألفًا، الرسل من ذلك ثلاثُ مئة وخمسة عشر جَمًّا غفيرًا اللهُ. فهم رسل كثيرون منهم من سمى الله في كتابه ومنهم من

لم يسم، فيجب علينا الإيمان بجميعهم من أولهم إلى آخرهم.

(۱) أخرجه أحمد في المسندة ١١٧/٣٦-١١٩ (٢٢٢٨٧) من حليث

أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه.

﴿ ﴾ إِنَّا أَوْحَيْنًا إِلَيْكَ كَمَّا أَوْحَيْنًا إِلَى ثُوجٍ وَالنَّبِيْنَ مِنْ بَعْدِهِ. ﴾ (النساء: 137]. [٧٠]

[٧٧] الدليل على أن أولهم نوح قوله تعالى: ﴿ ﴿ إِلَّا أَوْتَحِينًا }
 إِلَّكَ ﴾ هذا خطاب للنبي ﷺ: ﴿ كُمَّا أَوْتَحِينًا إِلَى وَجِ وَالْبَيْنَ مِنْ

إلىّكَ لِهِ مَا أَحْطَابِ لِلنِي ﷺ: ﴿ كُمَّا أَوْضَيّنَا إِلَّهُ يُوحَ وَالنَّبِينَ مِنْ بَعْوِدُ وَأَوْضَيّنَا ۚ إِنَّ إِنْصِيمَ وَإِسْدَى لِلْ النَّهِينَ وَالنَّسْمَالِهِ وَعِينَى وَأَيْوَبَ وَيُوشَّلُ وَهَرُونَ وَالنِّينَا وَأَوْنَ وَيُؤْمِنُ

يده و دوجية إلى إيروجية وإستخين وإستخين ويسخون وكالأستالية ويستن فأقيات تؤقيرات تتكاين كارته ت يُؤوّلُه كار الله جملة من السنائهم في هذه الأبه تتما ذكر جملة من أسسائهم في أبة الأنماء: ﴿ وَمِن الْوَيْتُومِ كَانُونَ وَسَيْتُمَنَ وَأَلُونَ كَرِقُوسَكُ وَمُرْتِنَ وَصَدَّوَقُهُ إِلَى أَسْرَ الآياتِ

[الأسام: ٨٥-٨٦]. فأولهم نوح عليه الصلاة والسلام بدليل قوله تعالى: ﴿ وَالْمُؤْتِيْنَ مِنْ اللَّمِونَ ﴾ بعثه الله إلى قرمه لمنا غلوا في الصالحين بعد أن كان النام على دين الوحيد منذ أوم عليه السلام إلى عشرة قرن وهم على الله حدد فلما جاء قو من حران أفضه

بعد أن كان الناس على دين التوجد منذ آدم علية السلام إلى عشرة قرن وهم على التوجيد فقا عادة قوم توع كان فهيم «إلى السلامون أن هاما مانت هولاد المسالحون حزنوا حزنا شديدًا، فاتنهو الشيطان هذه الفرصة وقال لهية - صوروا صور مؤلاد الصالحين وانصيرها على مجالسكم من إعلى إقار إليته مذه الصور تشاركون أحوالهم وتشطون على البدادة، فقاموا وسوروا صور هؤلاد النوتي، وتصيوها على السجالي فقاموا تعبد في أول الأمر لوجود العلماء الذين يبينون للناس التوحيد وينكرون الشرك.

وقد علما مات العلمه وفعي النجيل الأول، جاء جيل متأخر من المتلفاء جاء الميليات الجيمة الذا لهم : إن الباحثم ما نصور المنافعة المنافعة المتلفاء إلى المتكافئة المنافعة المتلفاء المتلفان المتلفان المنافعة المتلفان من المنافعة المتلفان المتل

هيدوها من دون الله. قلما جامعم نوح عليه الصلاة والسلام ونهاهم عن مهادتها، وأمرهم بعدادة الله ، قالوا: لا تلزون آلهيكي، لا يظهوا نوكا، واستمروا على كفرهم وطغياتهم وعنادهم. هذا إلى شرك حدث في الأرض، وسببه الصور ولذلك قال



المصورون (أن وقال على: «إن الذين يصنعون هذه الصور يعذبون يوم القيامة، يقال لهم: أحيرا ما خلقتم (أن يومرون بنخ الروم في هذه الصور من باب التحجيز والتعليب لهم والعباذ بافه، لأن التصوير وسيلة من وسائل الشرك كما حصل لمورض.

فأول الرسل نوح، وأما خاتم الرسل وآخرهم فهو محمد ﷺ، قال تمالى: ﴿ تَأَكَّنُ مُسَدُّةً أَلَّا كُورَيْنِ يَهَالِكُمْ لَلِكُمْ لَلِكُمْ لَلِكُونَ لَيُولِكُمْ لَلِكُمْ لَلَكُونَ لَيُولِكُمْ لَلَكُونَ لَيَكُلُونَ لَيُعَالِكُمْ لَلَكُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

(١) أخرجه البخاري (٥٩٥٠) ومسلم (٢١٠٩) من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه.

(٢) أخرجه البخاري (٥٩٥١) ومسلم (٢١٠٨) من حديث عبدالله بن عمر رضي الله عنهما.

(٣) أخرجه أبو داود (٢٥٣٤)، والترمذي (٢٢١٩) من حديث ثوبان رضي

نبرح الأصول الثلاثة

وكلُّ أمَّةٍ بَعَثَ اللهُ إليهم رسولاً من نوح إلى مُحمَّدِ

يأمرُهُم بعبادَة اللهِ وحدَهُ وينهاهُم عن عِبادَةَ الطَّاغوت، والدَّليلُ قولُه تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّلُ أَتَمْ زَّسُولًا

بعد محمد ﷺ فهو كافر، ومن صدقه فهو كافر بالله لأنه لا

نبي بعده ﷺ.

(191)

وقد ادعى النبوة بعده خلق كثير، وفضحهم الله وأظهر كذبهم، ومن آخرهم فيما نعلم، القادياني، غلام أحمد القادياني، الهندي، الذي كان في الأول يدعي العلم والعبادة ثم ادعى أنه عيسى ابن مريم ثم ادعى النبوة، والآن له أتباع يسمون بالقاديانية وقد كفرهم المسلمون ونابذوهم واعتبروهم

فرقة كافرة خارجة عن الإسلام، وهم منابذون ومطاردون ولله الحمد من بلاد المسلمين، ولهم نشاط، ولكن نشاطهم يبوء بالفشل، الحاصل أنه لا نبي بعد رسول الله 露، من ادعى النبوة فهو كذاب كما قال ﷺ: الا تقوم الساعة حتى يُبعثَ دجالون كذابون، قريبًا من ثلاثين كلهم يزعم أنه 

(١) أخرجه البخاري (٣٦٠٩) ومسلم بإثر (٢٩٢٣) في كتاب الفتن

(AE) (10V)

أَب أَعْبُدُوا أَلَقَهُ وَأَجْدَيْنُوا أَلْقَانُمُونَ ﴾ [النحل: ٣٦]. [val [٧٦] المتنبئون كثيرون؛ ولكن الله يفضح أمرهم، ويكشف

سترهم، ويبين خزيهم للناس، وَمَنْ صَدَّقَهُم فهو كافر، لأنه مكذب لله ولرسوله ﷺ ولإجماع المسلمين على ختم النبوة

قوله: وكل أمة بعث الله إليهم رسولًا، أي: كل أمة من

الناس يبعث الله إليها رسولاً ليقيم الحجة عليهم، لثلا يقولوا: ما جاءنا من بشير ولا نذير، ولقوله تعالى: ﴿ وَمَا كُلَّا مُعَذِّبِينَ حَنَّى نَهُدكَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥] فكل أمة من الأمم السابقة يبعث الله إليها رسولاً كما قال تعالى: ﴿ وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٤] لكن يجب أن نعرف ما هي دعوة الرساع دعوة الرسل كلهم من أولهم إلى أخرهم هي دعوة

إلى التوحيد، لقوله تعالى: ﴿ زَلْفَدْ بَمْشَنَا فِي كُلِّلَ أَمُّتُو زَسُولًا أَنِ ٱعْبُدُوا آلَةَ وَٱجْتَنِبُوا ٱلطَّنْفُوتُّ ﴾ فكل ما عبد من دون الله طاغوت، كما يأتي في أنواع الطواغيت أن من أنواعهم ما عبد من دون الله وهو راض بذلك كما سيأتي.

فمعنى قوله تعالى: ﴿ وَآجَتَـٰهِنُواْ ٱلظَّنْخُوتُ ﴾ أي: اجتنبوا عبادة الأوثبان والأصنبام والقببور والأضبرحة همذه همي الطواغيت، فدلت الآية الكريمة على أن دعوة الرسل كلها تتركز على التوحيد من أولهم إلى أخرهم.

كما قال سبحانه وتعالى: ﴿وَمَّا أَرْسَلْنَكَا مِن فَبْلُكَ مِن رَّسُول إِلَّا نُوحِيِّ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا أَنَّا فَأَعْبُدُونِ ﴾ [الأنباء: ٢٥] و قوله : ﴿ مُزَلُ ٱلْمَلَتِهِ كُذَ بَالرُّومِ مِنْ أَشْرِهِ، عَلَىٰ مَن يَشَأَدُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ

أَنْذِرُوٓ النَّمُ لَا إِلَهُ إِلَّا أَنَّا فَأَنَّقُونِهُ [النحل: ٢] . فدعوة الرسل كلهم إلى التوحيد، وإفراد الله جل وعلا

بالعبادة، والنهى عن الشرك. هذه هي دعوة الرسل، ثم بعد التوحيد تأتى الشرائع من الحلال والحرام، وتفاصيل الشرائع تختلف باختلاف الأمم وحاجة الأمم، وينسخ الله منها ما يشاء، ثم نسخت كلها بشريعة الإسلام. الحلال والحرام والأحكام والعبادات والأوامر والنواهي، أما الأصل وهو

التوحيد فهذا لا اختلاف فيه ولا نسخ، هذا دين واحد، دين الرسل كلهم من أولهم إلى آخرهم دين واحد. كما قال تعالى: ﴿ لِكُلِّ جَمَلْنَا مِنكُمَّ مِثْرَعَةً وَمِنْهَاكُمَّا ﴾

[المائدة: ٤٨] ودين التوحيد هو عبادة الله بما شرع في كل وقت بحسبه، فإذا نسخ هذا الشرع انتقل إلى الناسخ، فمن أصر وبقى على المنسوخ وترك الناسخ فإنه يكون كافرًا بالله



الكفر بالطاغوت والإيمان بالله وافتَرَضَ اللهُ على جَميع العِبادِ الكُفرَ بالطَّاغوتِ والإيمانَ بالله [٧٧]

عز وجل؛ لأن الدين المنسوخ لا يكون دينًا بعد نسخه، وإنما هو دين قبل أن ينسخ، فإذا نسخ فلا يكون دينًا ويكون الدين هو الناسخ، فلهذا نسخت شريعة الإسلام ما قبلها من الشرائع، فمن بقي على اليهودية أو النصرانية بعد بعثة محمد ﷺ فهو كافر ، لأنه يعمل بدين منسوخ انتهي وقته .

[٧٧] قال الشيخ رحمه الله: وافترض الله على جميع العباد الكفر بالطاغوت والإيمان بالله، ثم ذكر تعريف الطاغوت، فالطاغوت ذَّكَرَه اللهُ جل وعلا في آيات كثيرة منها قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ فَمَن بَكُفُرُ بِٱلظَّانُوتِ وَتُؤْمِثُ بِٱللَّهِ فَكَ. أَسْتَنْسَكَ بِٱلنَّهُوْ ٱلْوُقُولَ لَا أَنْفِصَامُ لِمَا ۚ وَأَلَّمُ مَبِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهُ وَلِيهُ الَّذِيكِ وَامْتُواْ يُعْرِجُهُم فِنَ السُّلُكَتِ إِلَى الثُّورِ وَالَّذِيكَ كَفَرُواْ أَوْلِيا أَوْهُمُ ٱلطَّاعِلُوتُ يُخْرِجُونَهُم فِنَ النُّودِ إِلَّ ٱلظُّلُمَنَتِ أَوْلَتِهاك أَشَحَتُ ٱلنَّارِ هُمْمَ فِيهَا خَنلِدُونَ ﴾ [البغرة: ٢٥١-٢٥٧] وفي سورة النساء، قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَّ ٱلَّذِيكِ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتَنب يُؤْمِنُونَ بِالْجِنْتِ وَالظَّانْمُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ

قال ابنُ الفيِّم: معنَى الطَّاغوتِ ما تَجاوَزَ به العَبدُ حَدَّهُ مِن مَعْبُودِ أو متبوع أو مُطاع (٧٨]

مَثَوَلَاهِ أَهْدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا سَبِيلًا ﴾ [النساء: ٥٠] وهذه الآية

في اليهود. و يقول سيحانه في المنافقين: ﴿ أَلْدُقُوا الْرَائِلُوكِ وَأَعْتُونَا

ويقول سبحان في المنافقين: ﴿ أَلْمَ تِنْ إِلَى الْكِيْرِينَ إِلَى الْكِيْرِينَ كِلْمُمُولِكُمُ الْمُؤْمِنِ الْمَ الْمُهُمِّ الْمُعَلِّينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُهَالِّينَ الْمُؤْمِنِينَ اللّهِ اللّهِ عَلَيْمُ اللّهِ اللّهِ عَل إِلَى الْمُفْضُونِينَ قَدْ الْمُؤْمِنَ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّل

ىنسىرىە. قال تىالى: ﴿يَا لَنَا كَنَا كَنَا أَلَنَالُهُ خَلْفَكُرُ فِ لِلْآبِيَةِ ﴾ [الحالة: (1).

[٧٨] أما معنى الطاغوت في الشرع فهو كما ذكر ابن القيم رحمه الله ونقله عنه الشيخ هامنا، الطاغوت: ما تجاوز به المهد حدًّه، العبد له حد لأنه عبد حدَّد الله له حدودًا يجب عليه أن يقف عندها، فإذا تجاوزها فإنه يكون طاغوتًا، فعن تجاوز حدود الله الني حديدها لمباده وأمرهم أن لا يتجاوزوها وألا يقربوها فهو طاغوت، فإذا عصى الله وتجاوز حدوده وطغي فإنه يسمى طاغوتًا لأنه طغي وتعدى حدود الله .

نقوله: ما تجاوز به العبد حدُّه من معبود أو متبوع أو مطاع.

هذا التعريف الشامل للطاغوت لأن الله جل وعلا أمر

بعبادته وحدّه لا شريك له، وأمر باتباع رسوله ﷺ، وأمر بطاعته وطاعة رسوله فيما حلل وحرم، فمن تجاوز هذا الأمر

فه، طاغوت، من تجاوز حد العبادة التي أوجبها الله واختص

بها ونفاها عن غيره، فعبد مع الله غيره فهو طاغوت، المشرك

طاغوت؛ لأنه تجاوز الحد في العبادة وعبد مع الله غيره،

صرف العبادة لغير مستحقها، وكذلك من عُبدَ وهو راض. الذي يعبده الناس بهذا ويفرح ويترأس بهذا الشيء

ويتزعم هذا طاغوت، مثل فرعون والنمرود ومشايخ الطرق الصوفية الغلاة الذين يعبدهم أتباعهم ويرضون بذلك، أو

يدعون الناس إلى هذا، أي إلى أن يعبدوهم كما سيأتي،

فهذا طاغوت في العبادة.

قوله: أو متبوع: الله جل وعلا أمر جميع الخلق أن يتبعوا محمدًا على الله يجوز الأحد أن يتبع غيره عليه الصلاة

والسلام، فمن اتبع غير الرسول ﷺ وزعم أن هذا جائز فإنه يكون طاغوتًا لأنه اتبع غير الرسول ﷺ الذي أمر بإتباعه.

فالاتباع خاص بالرسول ﷺ، أما غيره من العلماء والدعاة فهؤلاء يتبعون إذا اتبعوا طريقة الرسول ﷺ. فالمتبَع هو الرسول على أما هؤلاء فإنهم مبلغون فقط يتبعون للحق وما وافقوا فيه اتباع الرسول ﷺ، وما خالفوا فيه الرسول فلا

بجوز اتباعه. مثال ذلك مشايخ الطرق الصوفية، يتبعهم مريدوهم وعبيدهم في غير طاعة الرسول ﷺ بل يقولون: إننا لسنا بحاجة إلى الرسول ﷺ نحن نأخذ مما أخذ منه الرسول ﷺ ونتلقى عن الله مباشرة، الرسول على يتلقى عن الله بالواسطة، بواسطة جبريل، ونحن نتلقى عن الله مباشرة ويقولون: أنتم

تروون دينكم عن ميت، ونحن نروي ديننا عن الله سبحانه وتعالى، لأنهم يزعمون أن شيوخهم يتصلون بالله ويتلقون من الله مباشرة. بلغ بهم الحد إلى هذا الطغيان والعياذ بالله، هذه

ط يقتهم لا شك أن هؤلاء هم رؤوس الطواغيت والعباذ بالله، لأنه لا طريق إلى الله جل وعلا إلا باتباع رسوله 難 قال نعالى: ﴿ فَلَ إِن كُشَتُهُ مُنِينًا لَنَهُ فَالَيْمُونِ يَصْبِعُكُمْ اللَّهُ وَيَغِيرُ لِكُرُ وَمُؤَكِّرُ وَلِلَّهُ مَثَوْرٌ وَمِسِسِّعُ ﴿ فَلَ أَمِيسُوا اللَّهُ وَالرَّسُولَ فَيْ فَالْوَا فَإِنْ اللَّهُ لَا يُعِينُهُ الْكَلِيمِينَ ﴾ وآل صران: ٢٦-٢١).

فالذي يتبع غير الرسول هذا يعتبر طاغوتًا، وكذلك من يدعو إلى اتباعه ويقول للناس: أنا أتيكم بالأمر من الله مباشرة، هذا أكبر الطوافيت في العالم والعياذ بالله.

نال جداد رسال ﴿ لَكُوْلُوا اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ فَلَهُ اللّهِ اللّهُ فَلَوْلُكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَنْ يَعْتِكُمُ إِلَّا لَا النّائِيلَةُ إِلَّهُ قَالَهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ يُعْمَلِهُمْ يَعْمَ عِلَى الرَّنَاكُ فَلَا اللّهِ اللّهِ عَلَيْكُمُ اللّهِ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ المِنْ يَعْمِيلُوا اللّهِ اللّهِ عَلَى الرَّائِكُ فَلَا اللّهِ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال ينترؤن ﴿ وَلا تأكّلُوا بِنَا وَلِيكُوا اللّهُ اللّهُ لَلْمَ اللّهُ يَلْتُو وَلاَ تُلْكُونُ وَلَا لُمُ لَلّهُ وَ الشّيكُونُ ﴾ (الاندبز ۱۹۵۰م) لان أهل الجاهلية يقولون: الدينة حلال أن أنه هو الذي يوسها، فهي أولى بالحاص معا فيضم حلال أن أنه هو الذي يوسها، فهي أولى بالحاص معا فيضم حلال لأن الله هو الذي يوسها، فهي أولى بالحاص معا

وهؤلاء يقولون: لا العينة حلال هي أولى بالحل من المذكاة لأن المذكاة ذكيتموها أنتم، وأما العينة فالله هو الذي ...

رلهذا رو مثل المشكرين وقال الأوكانيا أكانيكيا أكانيكا أكانيكا

#### أنواع الطواغيت

والطَّواغيثُ كثيرون، ورؤوسُهُم خمسةٌ: إبليسُ لعنَهُ الله، ومَن عُبدَ وهو راض[٧٩]

فلا يجوز لأحد أن يحلل أو يحرم من عند نقسه أو يطبع من خلل أو حرم من عند نقسه ، ومن قبل ذلك فإنه طافلوت ومطبع للطوافيت الذين يعلملون ويحرمون من دون الله خلا معنى قوله : أو مطاع ، أي : مطاع في التحليل والتحريم، لأن التحليل والتحريم، حق قد جل وعلا، والرسول 霧 بلغ من الما حالي وحرم.

[٧٩] قوله: والطواغيت كثيرون، ورؤوسهم خمسة:

الطواغيت الذين ينطبق عليهم هذا التعريف: كل معبود أو متبوع أو مطاع كثيرون ولكن رؤوسهم خمسة يعنبي أكابرهم خمسة.

الأول: إيليس لعنه أنه ، أي : طرده أنه وأبعده عن رحمته يسبب أنه امنته عن السجود لأدم وعصى أنه سبحانه وتعالى وتكبر وقال: ﴿ قَالَ أَنْ تَنَّمُ يَشَّقَتُهُ عِنْ أَنْ وَكُلْلُتُمْ مِنْ جُوافِهُ [مز: ١٧] فصصى أمر أنه وتكبر فقت أنه المورد وإليده وسمي إيليس قبل: لأنه أبلس من الرحمة يعني يأس من الرحمة، فالشيلس هو البانس من الشيء، فإبليس لعنه الله رأس الطافرات لأن مع الذي يالم يجادة غير الله ، وهو الذي يأمر بالناع غير رسول له ﷺ، وهو الذي يأمر يجاهة غير الله بالتحليل والتحريم، فإبليس هو مصند الشر وهو رأس الطرفيت. الطرفيت، من غيد وهو راض، أي: غيد وهو راض بعبادة التاس؛ من غيد وهو راض، أي: غيد وهو راض بعبادة

الناس له تهم طاقوت. أما من عُبدُ وهو غيرُ واهي بذلك قلا يدخل في هذا، لأن عيسى عليه السلاة والسلام غيرُ من دون الله ولكته غير والمش بللك، وأمه وعزير والأولياء والصالحون من عباد الله لا بر ضور بهنا، بل كانوا يكور فعد المعاوسات من غدا، فمن غيد وهو غير راض بذلك فإنه لا يسمى طاقونًا.

## ومَنْ دَعا النَّاسَ إلى عِبادَةِ نَفْسِه [٨٠]

 $(v_{ij}, v_{jk}, v_{ij}, v_{$ 

 [44] والثالث: من دعا الناس إلى عبادة نفسه: مثل رؤوس المشركين الذين يدعون الناس إلى عبادة أنفسهم مثل فرعون قال: ﴿ فَمَالَ لَنَّا رَبِّكُمْ إِلَيْهِ النَّارِعاتِ ٢٤].

يرضي بأن يُعبَد من دون الله عز وجل.

ومثل النمرود ومثل غلاة الصوفية الذين يدعون الناس إلى عبادتهم حتى إنهم يوصون الناس أن يعيدهم بعدما يموتون تقول أحمده: إذا أحيكم الأمرور ناقوا إلى قري، أي: إذا أعميزتكم الأمور القاوا إلى قري، ولا يمول يبتكم وبيني خفتة من التراب، يوصون الناس أن يأتوا إلى قورهم،

# ومَن ادَّعي شيئًا من الغَيب [٨١]

ويعدونهم أنهم سيترمون بحواتجهم، فمن دها الناس إلى عبادة نفس حياة دين أنهم من روس الطوافيت، وكذلك من هما الناس إلى عادي فرم من الطوافيت وهم دها الشراء هولاء طوافيت، الذين يزينون الشرك للناس ويسمونه بغير اسمه ويقولون هذا من باب التوسل، أو هذا من باب الشفاعة وهم كابر. إن هولاء طوافيت لأنهم يدعون إلى الشرك، فهم يدعون

## ومَنْ حَكمَ بغيرِ ما أنزلَ الله [٨٢]

التَّكِيْنِ وُلَالِنِي النِّبِ إِلَّا لَمَا ﴾ (السن: 10 وقال تعالى: ﴿ كَنَامُ النِّبُ وَلَا لِلْمُوا لَمَّا يُجِود النَّاسَ ﴿ لَا يَقَالَمُ مِنْ تُشْرِكُ الْمَالِينَ (17-17) وقال تعالى: ﴿ فِي يُسِدِعُ تَكَلَّمُ النِّيْنِ لِا يَتَلِيمُ إِلَّهُ يَعْلَمُهُ اللَّهِ عَلَيْمُ عَلَيْدًا إِلَيْنِ الْمَالِينِ لَا تَعْلَمُونَ مَن يُرْتُدُو إِلَّهُ يَسْلَمُهُ إِلَّهُ يَعْلَمُهُ اللَّهِ عَلَيْمُ اللَّهِ يَعْلَمُونَ لِلْعَلَمُ اللَّهِ يَعْلَمُ

لا يملمها إلا هو: هذا حصر فلا يمثم الفيمها إلا هاه أو من أطلعه الله على شيء من النيب من رسله لأجل وسلطة الشير ومعجزة للرسول، الكن لم يعلم الفيب من ذات نقسه وإنسا علمه للفيب من تعليم الله كه ، فلا يعلم الفيب إلا الله فمن الدون علم الفيب فإنه يكون مشاركا لله فيما التعمى يه سيحاته، فيكون شركا وطافوقاً وكافراً» وهذا من أعظم التراة الردة عن الإسلام،

[٨٢] الخامس: من حكم بغير ما أنزل الله: ودليله قوله تعالى . ﴿ ﴿ أَيُسُكُونَ إِلَى الطَّعْتُونِ ﴾ [الساء: ٢٠] فالذي يحكم بغير ما أنزل الله مستحلاً لذلك يكون طاغوناً ، والذي يعكن بطاغوناً ،

العاص رضي الله عنه .

العوائد في الجاهلية أو عوائد القبائل والبادية ويتركوا الشرع، يقول: هذا حلال أو هذا يساوى ما أنزل الله فإذا قال: إنه أحسن مما أنزل الله أو يساوى ما أنزل الله أو قال:

إنه حلال فقط، ولم يقل: إنه يساوي ولا أفضل، قال: حلال جائز، هذا يعتبر طاغوتًا، وهذا بنص القرآن، قال تعالى: ﴿ مُركُونَ أَن يَتَعَاكُمُوا إِلَى الطَّنعُوتِ ﴾ سمى طاغوتًا لأنه تجاوز حده. أما من حكم بغير ما أنزل الله وهو يقر أن ما أنزل الله هو الواجب الاتباع والحق، وأن غيره باطل، وأنه يحكم بباطل، فهذا يعتبر كافرًا الكفر الأصغر الذي لا يخرج من الملة، لكنه على خطر عظيم، على طريق قد يصل به إلى الكفر المخرج من الملة إذا تساهل في هذا الأمر.

وأما من حكم بغير ما أنزل الله عن غير تعمد بل عن اجتهاد، وهو من أهل الاجتهاد من الفقهاء، واجتهد ولكن لم يصب حكم الله، وأخطأ في اجتهاده فهذا مغفور له قال 鐵: وإذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب، فله أجران، وإذا حكم فاجتهد، ثم أخطأ فله أجره(١) لأنه لم يتعمد الخطأ هو (١) أخرجه البخاري (٧٣٥٢)، ومسلم (١٧١٦) من حديث عمرو بن

والدَّلْيلُ قولُه تعالى: ﴿ لَاۤ إِكْمَاهَ فِي الَذِينُّ هَدَّ تَبَكَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْفَيُّ فَمَن يَكَشُرُ بِالظَّلْمُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَسَدِ اَسْتَشَلَكُ بِالْفَرْقِوَ الْوَلْفِقَ لَا الْفِيمَامُ لِمَّا وَاللَّهِ عَيْمُ عَلِيمُ اللّهِ وَا

[AT] . [TO]

يريد الحق ويريد موافقة حكم الله عز وجل؛ لكنه لم يوفق له

فيفة يعتبر معلورًا ومأحورًا؛ ولكن لا يجوز اتباعه على الخطأ لا يجوز لنا أن تنبعه على الخطأ، ومن هذا الجهادات الفتهاء التي أخطؤوا فيها أو إحتهادات الفضاة في المحاكم إذا اجتهارا وبذلوا وسميم في طلب الوصول إلى الحق ولكن لم يوفقوا فخطؤهم مغفور.

[7] ما إلى بيدنا، وتعالى : ﴿ لاَ إِلَّا أَنْ أَلَيْهُ فَيَقَا لِمُشْتَقِعُ فِي الْمُشْتَقِعُ لِلْمَا لِمَنْ فَلَكُم الْمَشْتَقِعُ الْلَكُونَ وَلَوْسَى بِلَمْ فَلَدِ الْمَشْتَقِعُ الْلَكُونَ وَالْمَالِي اللَّمَانِي اللَّهِ اللَّمَانِي اللَّمَانِي اللَّمِينَ الْمُعِلَّى الْمُعْلِيلِينَ الْمُعْلِيلِينَ الْمُعْلَّمِينَ الْمُعِلَّى الْمُعْلِيلِينَ الْمُعْلِيلِينَّ الْمُعْلَمِينَ الْمِينِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمُ الْمِينَالِينِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمِينَالِينِينَ الْمِينِينَ الْمِينِينَ الْمِينِينَ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمِينَالِيلِينَا الْمِينَالِيلِينَا الْمِينَالِينِينَ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ

ولكن نحن ندعو للإسلام ونرغب فيه، نجاهد في سبيل الله من كفر لأجل نشر الإسلام وإناحة الفرصة لمن يريد أن يسلم، ولأجل قمع أعداء الله، أما اللهداية فهي بيد الله

يسلم، ولأجل قمع أعداء الله، أما الهداية فهي بيد الله سبحانه وتعالى لا أحد يكرًه على الإيمان والإسلام. وإنما هذا شيء واجع إله هو، ثبه قال تعالى: ﴿ قَدْ تُتُكُنَّ

والقول الثلث: أن هذه الاية منسوخة بآية الجهاد. هذه في أول الأمر قبل أن يشرع الجهاد ثم شرع الجهاد فنسخت هذه الآية.

ولكن القول الأول هو الصحيح أن الآية غير منسوخة وأن الدين لا يدخل في القلوب بالإكراه وإنما يدخل بالاختيار، لكن من لم يقبل الدين يعامل المعاملة اللاثقة به من قتل أو أخذ جزية مما شرع الله سبحانه وتعالى في حقه . ﴿ فَهَنَّ يَكُفُونُ بِٱلظَّانِينَ وَتُؤْمِنُ بِٱللَّهِ ﴾ الطاغوت: المراد جميع الطواغيت في العبادة أو الاتباع أو في الطاعة لأن كلمة الطاغوت هنا عامة. قدم الكفر بالطاغوت على الإيمان بالله لأن الإيمان بالله لا ينفع إلا بعد الكفر بالطاغوت، فمن آمن بالله ولم يكفر بالطاغوت فإنه لا ينفعه إيمانه، فالذي يقول: إنه مؤمن ويصلى ويصوم ويزكي ويحج ويفعل الطاعات لكنه لا يتبرأ من الشرك ولا المشركين ويقول: لا دخل لي فيهم، هذا لا يعتبر مسلمًا لأنه لم يكفر بالطاغوت.

ما يربر فلا بد من الكفر بالطاغوت وهو رفض الطاغوت واعتقاد بطلانه، والابتعاد عنه وعن أهله، لا بد من هذا، فلا يصح إيمان إلا بعد الكفر بالطاغوت. الجهادُ في سَبيل الله ع<sup>(١)</sup>. [٨٤]

وفي الآية الأخرى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّلَ أَنْتَهِ رَّسُولًا أَنْ

أَعْتُدُوا أَلَّةَ وَآجَنَّينِبُوا الطَّاعُونَّ ﴾ [النحل: ٣٦] فلا تصح عبادة الله

إلا باجتناب الطاغوت لا يجتمع ضدان، لا يجتمع الإيمان والكفر في القلب. الإيمان والكفر الأكبر لا يجتمعان في قلب، أما الكفر الأصغر فقد يجتمع.

[٨٤] قال الشيخ: وهذا معنى لا إلئه إلا الله يعني الكفر

بالطاغوت والإيمان بالله.

الإسلام: هو الاستسلام لله بالتوحيد والانقياد له بالطاعة والخلوص من الشرك وأهله، هذا هو رأس أمر الدين، الشهادتان هما رأس الإسلام وهما أصل الإسلام، فلا يدخل الإنسان في الإسلام إلا إذا أني بالشهادتين نطقًا وعلمًا وعملًا

واعتقادًا، لا يكون الإنسان مسلمًا إلا بذلك، شبه الدين بالجسم الذي له رأس وعمود وسنام فإذا قطع الرأس أو لم

 (۱) أخرجه الترمذي (٢٦١٦) والنسائي في «الكبرى» ٢١٤/١٠-٢١٥ (١١٣٣٠) من حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه .

سلسلة شرح الرسائل

يكن هناك رأس فإنه لا بقاء للحياة، كذلك بدون التوحيد لا بقاء للدين، لأنه هو الرأس الذي إذا قطع أو زال زالت الحياة

و فسد البدن.

وعموده الذي يقوم عليه هو الصلاة، فبدون عمود لا يقوم الإسلام، مثل بيت الشعر أو الخيمة إذا لم يكن هناك عمود تقوم عليها فإنها لا تقوم، فلا يقوم بيت إلا بعمود فإذا

فقد العمود لا يقوم البيت، كذلك الصلاة إذا فقدت فإن تكاسلًا فإنه يكفر على الصحيح ولو كان يعترف بوجوبها؛

الإسلام لا يقوم، ولذلك قال العلماء: إن من ترك الصلاة لأنه لا فائدة من الاعتراف بالوجوب مع عدم التطبيق وعدم العمل، لا فائدة من ذلك، ولذلك حكم المحققون من أهل العلم بكفر من ترك الصلاة متعمدًا ولو كان يقر بوجوبها، أما من كان يجحد وجوبها فهذا كافر بإجماع المسلمين.

وذروة سنامه الجهاد في سبيل الله: ذروة سنام الأمر وهو الدين، الجهاد في سبيل الله فالجهاد دليل على قوة الإسلام، إذا وجد الجهاد في سبيل الله فهذا دليل على قوة الإسلام لأن الحهاد لا يكون الامن قوة ايمان وقوة مادة.

#### 

هجهم الرأس لا وجود الناس أصد الثاني لا يحقق الرأس وهر التوجيلة الإمام الم يوسل المن المتابع المن المتابعة المناسبة ا

وعمود وسنام، كما أن البعير إذا صار له سنام هذا يدل على أنه

قري وإذا تم يكن له ستام فهذا يدل على أنه عزيل ضعيف. كذلك المسلسون الريم متضمة في الأرض وليان المراقب المراق

#### وبهذا انتهى شرح هذا الكتاب المبارك ثلاثة الأصول

(۱) أخرجه أب داود (۲٤٦٢) من حديث ابن عمر رضى الله عنهما.



### فهرس الموضوعات

| المفحة                                            | وضوع           |
|---------------------------------------------------|----------------|
| v                                                 | دمة الشرح .    |
| w                                                 | دمة المؤلف     |
| : المسائل الأربع التي تضمنتها سورة العصر ١٣       |                |
|                                                   | ىلم            |
| Y£                                                | مل بالعلم .    |
| لم                                                |                |
| ذی نیه                                            | مبر على الأ    |
| : ثلاثة مسائل يجب على المسلم تعلمها والعمل بها ٣٩ | سالة الثانية   |
| ، خلفنا ورزقنا ولم يتركنا هملاً                   | إيمان بأن الله |
| مالي لا يرضي أن يشرك معه في عبادته أحد ٢٠٠٠ ٥٣    | ه سبحانه و ت   |
| 1                                                 |                |
| : الحنيفية ملة إبراهيم ٧١                         | رسالة الثالثة  |
| پهٔ ۲۱۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰        | بريف الحنية    |
| ئه به التوحيد                                     | مظم ما أمر ا   |
| الله عنه الشرك                                    |                |
| ة الأصول الثلاثة التي تجب معرفتها                 | رسالة الرابع   |
| معرفة الله عز وجل                                 | لأصل الأول     |
| V.V                                               | . le 11:       |

| الموضوع                                  |     |      | الص | الصفحة |
|------------------------------------------|-----|------|-----|--------|
| أنواع العبادة التي أمر الله بها وأدلة كل | نوع |      |     | 111.   |
| الإسلام والإيمان والإحسان ودليل كل       | Ξ,  | <br> |     | 110 .  |
| الدعاء أقسامه ودليله                     |     | <br> |     | ١٢٧ .  |
| الخوف أنواعه ودليله                      |     | <br> | ·   | irr .  |
| الرجاء ودليله                            |     | <br> |     | 177 .  |
| التوكل ودليله                            |     | <br> | ·   | ITA .  |
| الرغبة والرهبة والخشوع ودليل كل          |     | <br> |     | ١٤٠ .  |
| الخشية ودليلها                           |     | <br> |     | 127 .  |
| الإنابة ودليلها                          |     | <br> |     | 188    |
| الاستعانة ودليلها                        |     | <br> |     | 144    |
| الاستعاذة ودليلها                        |     | <br> | ·   | ۱٤٧    |
| الاستغاثة ودليلها                        |     | <br> |     | 101    |
| الذبح أقسامه ودليله                      |     | <br> |     | ۱۵۳    |
| النذر ودليله                             |     | <br> |     | 108    |
| الأصل الثاني معرفة دين الإسلام           |     | <br> |     | 107    |
| تعريف الدين                              |     |      |     | 107    |

المدتية الثالثة الإحسان ..... دليل الاحسان ...... الأصل الثالث معرفة نبينا محمد 遊 الإصراء والمعراج .......... الهجرة إلى المدينة ............ ٢٦١ الاستقرار في المدينة ونزول باقي الشرائع وإكمال الدين . . . . ٢٧٠